# جزوه درسی

در آمدی بر نظریه های باستان شناسی

دكتر حسن فاضلى نشلى

گروه باستان شناسی دانشگاه تهران

#### مقدمه

باستان شناسی یکی از جوان ترین شاخه های علمی علوم انسانی است که تاریخ زایـش آن کمتر از دویست سال می باشد. این رشته که حـوزه عمـل اصـلی آن در علـوم انسـانی اسـت مولود تفکرات و تحولات اجتماعی اروپا در قرون جدید است که بسرعت مبانی خـود را شـناخت و در پایان قرن بیستم به کمال نشست. این رشته علمی به رغم نو بودن آن در نسبت به دیگر شاخه های علوم انسانی تاثیر شگرفی در همه جهات علمی و تحقیقاتی بـر جـای گذاشـت. باستان شناسی رشته ای است که سپر تطور فرهنگی، اقتصادی، اجتماعی جوامع انسـانی را از گذشته های بسیار دور تا زمان حاضر را مورد مطالعیه قرار می دهید. باستان شناسیان برخلاف مورخان، مردم شناسـان، سـیاسـیون و جامعـه شناسـان قـادر بـه مشـاهده مسـتقیم رفتارهای مردمان گذشته نمی باشند و در عوض می بایستی جهت مطالعه رفتارها و عقاید جوامع گذشته فقط به داده هایی اتکا کنند که بعـد از اسـتفاده و متـروك شـدن بصـورت بقایـای مادی اندکی برجای ماندہ است. بنظر میں رسـد بـه همـین خـاطر بایسـتی بـدانیم کـه روش شـناخت در حـوزه باسـتان شناسـی از چـه شـاکله ای برخـوردار اسـت و چـرا بـرای شـناخت گذشـته بـیش از مورخـان بـه طـرح نظریـه هـای باسـتان شـناســی نیازمنـدیم. امـروزه باسـتان شناسان برای شناخت گذشته انسان در اسـتفاده از نظریـه هـای باسـتان شناسـی و بـه روز کردن روشـهای خود بیش از مورخان روی خوش نشـان دادنـد و روش شـناخت بـیش از پـیش در کتابها و مقالات به زینت طبع آراسته شده است.

از تاریخچه باستان شناسی چه موضوعات و محورهایی را بایستی مورد مطالعه قرار دهیم و نقطه نگاهمان به نوشتار حاضر به دنبال چه مسائلی است؟ نکته مهم دیگر آیا اصولا دانسـتن این موضوعات سهمی در پیشبرد باستان شناسی ایران خواهد داشت و تا چـه حـد دانسـتن آن ضروری است؟ از طرفی دیگر با نگاه به تاریخ تحولات باستان شناسی در یکصد سـاله اخیـر متوجه خواهیم شد که این رشته به ظاهر نو چقدر دچار دگرگونی هم از منظر روش پژوهش و هم موضوعات نظری شده است و امروزه کمتر مقاله خارجی را می بینیم که در آغاز بـه روش پژوهش و پرسش های باستان شناسی بی توجه باشد. امروزه باستان شناسی به رشته ای تبدیل شد که با استفاده از علوم میان رشته ای از اعتبار علمی خاصی در اسـتنتاج از داده ها برخوردار گردیده است. از منظری دیگر با رشد ناسیونالیسم در یک صده اخیر بسیاری از ملتها مجذوب باستان شناسی گردیده اند و دولتها جهت تحکیم قدرت و هویت بخشی جامعـه خود و حتی سلطه بر دیگران از آن سـود جسـته انـد. حتـی بـا اینکـه امـروزه ناسـیونالیسـم ـتـا حـدود زیـادی در کشــورهای اروپـایی رخـت بربســته و ایـن کشــورها بســوی وحـدت فرهنگـی، اجتماعی و اقتصادی پیش می رنود ولی کشور های خود خوانـده ای کـه تـا دیـروز جـزوه حـوزه تمدنی کشور های همسایه خود بوده اند پشـدت علاقمنـد بـه تـاریخ سـازی شـدند. امـروزه و بخصوص کمتر ملتی را می توان یافت که از پی باستان شناسی در پی هویت بخشی خـویش نبوده است. باستان شناسی با همه خدماتی که به بشـریت امـروز نمـود در برخـی از مقـاطع تاریخی مورد سوء استفاده های فراوان قرار گرفت و در کج اندیشـی آن برخـی از ملـت هـا و دولتها سهیم بوده است. همین باستان شناسی بود که هیتلر برای تحکیم قدرت خود و مسخ مردم المان از آن بهـره هـای فراوان بـرد. در شـوروی نیـز کمونیسـتها در توجیـه اندیشـه هـای مارکس عده زیادی از باستان شناسان را گردن زدنـد و یا آنهـا را بیکـار و روانـه خانـه هایشــان کردند. برخی از باستان شناسان شـوروی بـه خـاطر اینکـه موقعیـت شـغلی خـود را از دسـت ندهند یک شبه کمونیست شدند. بنابراین می بینیم که سـایه سـنگین سیاسـت و ایـدئولوژی شدن باستان شناسی ضربه های هولناکی بر بدنه جامعه اندیشمندان جوامع غربی در صده گذشته برجای گذاشت. در ایران نیز رژیم پهلوی از باستان شناسی سوء استفاده فراوان برد و باسـتان شناسـی دوران اسـلامی بـه فراموشـی سـپرده شــد و تـاریخ و حیـات ایـران از دوره یادشـاهی هخامنشـی آغـاز شـد و حـال آنکـه جـوامعی هماننـد ایلامـی هـا کـه در اتصـال بـا هخامنشی های بودند مورد بی مهری قرار گرفتند. امروزه نیز با کج اندیشـی و عـدم شـناخت صحیح باستان شناسی نتوانست در کشور و خارج از ان جایگاه خود را پیدا نماید. لذا مشاهده

می کنیم که مطالعه تاریخچه از زاویه ای بسیار حساسی برخـوردار مـی باشــد کـه ضـروری و لازم می آید دانشـجویان بایسـتی با راهبرد های باسـتان آشـنایی پیدا کنند.

صرف نظر از تـاثیر باسـتان شـناســی بـر سـاختار سیاســی و اجتمـاعی جوامـع امـروز دانسـتن تاریخچه نظریه های باستان شناسی از منظر علمی بسیار مهم و درخـور توجـه اسـت. همـان طور که در نوشتار حاضر به آن اشاره خواهد شد نوع نگاه و نگرش باستان شناسان به داده ها در طول 200 سال اخیر دستخوش تغییرات زیادی شده است. لذا ضروری است که دانشـجویان رشته باستان شناسی در جریان اندیشه های نو و قـدیم قـرار بگیرنـد. آغـاز تحـولات جـدی در اهداف و روش های باستان شناسان به دهـه1960 برمـی گـردد کـه نقطـه عطفـی در باسـتان شناسی به حساب می اید از این جهت که باستان شناسان امریکای شمالی و اروپای غربی با گذر از باسـتان شناسـی تـاریخی - فرهنگـی توجـه عمـده ای بـه مقـولات انسـان شـناختی نمودند. از دهه 1960به بعد با پیشرفت های اساسی در عرصه نظر و عمل، باستان شناسی شکل و شمایل جدیدی پیدا کرد و پژوهش های باستان شناختی در قالبی نو ان معنا و مفهوم*ر* تازه ای یافت. استفاده از نظریه هایی که بیشتر در دیگر شاخه های علوم انسانی رنگ و بوی جدی داشت به آرامی توجه باستان شناسـان را بـه خـود معطـوف داشـته و مطالعـات باسـتان شناسان را هدفمند تر نمود. نکته مهم این که اولین پیشگامان باستان شناسـان نـوگرا کـه بـه نقد نسل اول باستان شناسان پرداختند بزودی و بعد از مدتی خود در معرض نقـد نسـل جدیـد قرار گرفتند و برخورد اندیشه ها باعث رشد شگفت انگیز در روش شناسی و باستان شناسی نظری گردید.

درس حاضر تلاش خواهد نمود تا مکاتب مهم باستان شناسی و تاریخچه این تحولات را به دانشجویان معرفی نماید. نگارنده با توجه به تجربه های چند ساله اخیر به این مهم پی برده است که دانشجویان رشته باستان شناسی به رغم علاقه ای که به مبانی نظری دارند ولی از درک مکاتب باستان شناسی و کتب و یا مقالاتی که رنگ و بوی تئوری داشته باشد کمتر توفیق داشته اند. براین اساس لازم آمد که مبانی نظری باستان شناسی در کلاس درسی و با زبانی ساده به دانشجویان آموزش داده شود. نسلی که با اتکا به دانش نظری قادر به درکی نو و رهیافتی جدید از تاریخ سیاسی و اجتماعی جوامع انسانی ارائه خواهند داد. سرآغاز این داستان به زمانی بر میگردد که بعد از چاپ کتاب تئوری و عمل در باستان شناسی توسط آقای دکتر علیزاده عده زیادی از دانشجویان رشته باستان شناسی اعلام نمودند که قادر به جذب مطالب کتاب نمی باشند. بنظر نگارنده یکی از دلایل یک چنین ضعفی نیز عدم تدریس این درس در سر کلاسها بوده است. البته دلیل اصلی یک چنین ضعفی نیز عدم استفاده باستان شناسی در حوزه نظر در روشهای تحقیق چایگاه ویژه خود را پیدا ننموده است.

تا آنجایی که نگارنده اطلاع دارد مدرسان این درس در گذشته در گروه باستان شناسی در ایران دانشگاه تهران عموماً به معرفی تاریخچه حفاریها و بررسی های باستان شناسی در ایران پرداخته و دانشجویان با تاریخ تفکرات باستان شناسی هیچ انس و الفتی نداشته اند و گرچه در حاضر می دانیم که تدریس نظریه های باستان شناسی در دیگر دانشگاههای کشور بتدریج مورد توجه قرار گرفته است. به واقع آنچه که در اروپای غربی و آمریکای شمالی در بعد چالش های فکری و روش تحقیق در چند دهه اخیر بوقوع پیوست هیچ گاه در ایران اتفاق نیافتاد تا دانش پژوهان علاقمند به موضوعات نظری در باستان شناسی شوند. بی شک آسیب شناسی باستان شناسی کشور یکی از نیازهای اساسی می باشد و اینکه به چه دلیلی باستان شناسی کشور پویا نبوده ماحصل عوامل متعددی است که امید است در جایی دیگر به آن بپردازیم، دیوید کلارك در سال 1973 مقاله ای را در نقد و تکامل مشرب های فکری به چاپ رساند و در آن چگونگی رشد و پیشرفت رو به جلو و پویایی باستان شناسی در اروپا و آمریکای شمالی در دو صده اخیر تجزیه و تحلیل نمود. این فرآیند در سه مقطع آگاهی آ

3

Consciousness 1

خودآگاهی $^2$  و خودآگاهی انتقادی $^3$  بوقوع پیوست. مرحله آگاهی زمانی به وقوع پیوست که باستان شناسی به عنوان یك شیوه تعریف شد و به صورت رشته ای تخصصی در آمد (رجوع شود به مباحث فصل اول و دوم جزوه حاضر). در این مقطع با اینکه باستان شناسان می دانند که کارشان شان باستان شناسی است ولی کارشان بیشتر به یك حرفه شباهت دارد تا یك کار علمی.

باستان شناسی زمانی وارد مرحله خود آگاهی شد که به نقد روشهای خود پرداخت. مرحله خود آگاهی در باستان شناسی زائیده دست و پنجه نرم کردن باستان شناسان به طور جداگانه با داده های روزافزون از طریق طراحی روش ها، اصول و مفاهیم نو بحث برانگیز است. بدین ترتیب باستان شناسی به انبوه آشفته ای از داده ها بدل می شود که هر گروه از آنها براساس روشی خاص گردآورده شده است و تنها عاملی که آنها را به یکدیگر پیوند می دهد شبکه ای از نظریات و روش شناختی است که دم به دم تغییر می کند. چون در این مرحله هنوز پارادایم واحدی به دست نیامد تا تمامی داده ها و نظریات براساس آن سنجیده شود. نوعی خود محوری در باستان شناسی رشد می کند و هر یك به تنهایی فکر می کنند که بهترین و یا دقیق ترین داد ه ها را در اختیار دارند. بدین ترتیب باستان شناسی به حوزه اقتدار باستان شناسان مختلف تقسیم بندی می شود که هر یك خود را استاد بلامنازع فلان دوره یا منطقه جغرافیایی می داند و انتقاد ولو انتقاد سازنده و مثبت را در باره حوزه تخصص خودش را برنمی تابید. باستان شناسی در مرحله خود آگاهی دو راه در پیش داشت یا اقتدارگرایی با تعصب دنبال می شد و باستان شناسی را به فردگرایی و انحطاط سوق می اقتدارگرایی با تنقاد روی خوش نشان می داد و در نتیجه در بیشتر مواقع به مرحله بعدی داد، یا اینکه به انتقاد روی خوش نشان می داد و در نتیجه در بیشتر مواقع به مرحله بعدی یعنی خودآگاهی انتقادی تحول می یافت.

گام نهایی یعنی دوره خودآگاهی انتقادی زمانی شروع شد که باستان شناسی سعی نمود تا مبانی فلسفی خود را بشناسد. بدون هیچ تردیدی باستان شناسی در فاز سوم روند رو به رشد خود قرار گرفته و در چالش های معرفت شناسی<sup>4</sup>، هستی شناسی و عمل در گیر شد. در مرحله خودآگاهی انتقادی اختلاف نظرها جنبه فرعی پیدا می کند و باستان شناسان تلاش می کنند که با درك بهتر مواد کاری و حرفه شان باستان شناسی را در جهت پویا پیش ببرند. به جای باستان شناسان پیشین که خود را غرق در انبوه داده ها می کردند و مغرورانه می گفتند ما همه چیز را می دانیم باستان شنان واقع بین قدم پیش می گذارند و اعتراف می کنند که ما چیز زیادی نمی دانیم و روش دانستنمان نیز چندان گارایی ندارد. بدین طریق باستان شناسان به این باستان شناسی به نقاط ضعف خود پی برد و در پی اهتمام آن برآمد. باستان شناسان به این پی بردند که اقتدار باستان شناس در این نیست که داده های حجیم دارد بلکه توانایی در تفسیر و درك رویدادها، شیوه استدلال و پویایی در نظریات است تا جمع آوری صرف داده ها (عبدی 8178).

شاید مقایسه باستان شناسی ایران با آنچه که در غرب گذشت تا حدودی دور از انصاف باشد. تنها نکته ای که باستان شناسی ایران از آن برخوردار بوده است فقدان نقد پذیری و انتقاد از خود بوده است و به ندرت به ارزیابی کمی و کیفی اهدف و روشهای باستان شناسی خود پرداخته است.

دانش پژوهانی که در حوزه تاریخچه و پیشینه باستان شناسی در ایران کار کرده اند به دو گروه تقسیم می شوند. گروه اول حوزه مطالعات خود را بیشتر به بررسی تاریخچه شکل گیری باستان شناسی، چگونگی ورود شرق شناسان به ایران و تاریخ مختصری از حفاریهای باستان شناسی در ایران اختصاص دادند. بطور مثال می توان به تحقیقات دکتر لوئی واندنبرك اشاره نمود. لوئی واندنبرك در کتاب باستان شناسی ایران باستان فصلی را تحت عنوان تحقیقات

Self- Consciousness<sup>2</sup>

Critical Self- Consciousness <sup>3</sup>

مقوله ای در زمنینه فلسفه است که به مطالعه چیستی دانش و چگونگی اعتبار آن می پردازد. Epistemology  $^4$ 

در نواحی مختلف ایران اختصاص داد. کتاب حاضر مناطق باستانی ایران را به هفت قسمت جغرافیایی تقسیم نمود و به معرفی آثار تاریخی ایران پرداخته است. همین کتاب تا چند سال قبل به عنوان منبع اصلی درس تاریخچه باستان شناسی مورد استفاده قرار می گرفت. اما قبل به عنوان منبع اصلی درس تاریخچه باستان شناسی مورد استفاده قرار می گرفت. اما جدی ترین کار در این زمینه مربوط به مطالعات آقای دکتر ملک شهمیرزادی از اساتید بازنشسته گروه باستان شناسی دانشگاه تهران می باشد. نامبرده به تفصیل چگونگی ورود شرق شناسان به ایران و تحولاتی که در یک صد ساله اخیر در زمینه ایران شناسی، کاوشها، امتیازاتی که دولت مردان ایرانی به خارجیها برای کاوش در مناطق مختلف ایران داده اند و سیر تحولی آن، شکل گیری ادارات باستان شناسی، شکل گیری گروه باستان شناسی دانشگاه تهران و مسایل مربوط به آن را مورد بحث و بررسی قرار داده است. لذا دانشجویان علاقمند به این موضوعات را به کارهای ایشان رجوع می دهیم.

آقای دکتر نگهبان کتابی را تحت عنوان پ<u>نجاه سال باستان شناسی ایران</u> به چاپ رساند. کاوشهای ایشان در مارلیک و هفت تپه خوزستان در سالهای قبل از انقلاب اسلامی، ایجاد موسسه باستان شناسی در دانشگاه تهران و ایجاد موزه هفت تپه از کارهای نیک و بیاد ماندنی استاد می باشد. دکتر نگهبان کرسی استادی گروه باستان شناسی دانشگاه تهران ماندنی استاد می باشد. دکتر نگهبان کرسی استادی گروه باستان شناسی دانشگاه تهران های مختلف ادارات باستان شناسی داشتند که همگی این مسایل باعث شد تا عملا در تمامی امور باستان شناسی ایران درگیر شده و باستان شناسی ایران را با گوشت و پوست خود لمس نمایند. کتاب پنجاه سال باستان شناسی شرح و روایتی از خاطرات شخصی خود لمس نمایند. کتاب مرجع در ارتباط با تاریخچه باستان شناسی ایران است. در این کتاب وی بسیاری از ناگفته های باستان شناسی ایران را برای علاقمندان شرح می دهد و وی بسیاری از ناگفته های باستان شناسی در قبل از انقلاب اسلامی در چه فضایی بسر می برده مشخص می کند که باستان شناسی در قبل از انقلاب اسلامی در چه فضایی بسر می برده معصومی در سال 1383 آن را به چاپ رساند. این کتاب که در پنج فصل تنظیم گردیده شرحی معصومی در سال 1383 آن را به چاپ رساند. این کتاب که در پنج فصل تنظیم گردیده شرحی مکشوفه از این کاوشها که به اختصار به آن پرداخته شده است.

گروه دوم باستان پژوهانی هستند که به جای نوشتن شرح حال و پیشینه باستان شناسی ایران، مقالات و کتاب هایی را در زمینه اصول و مبانی باستان شناسی نو را به چاپ رسانده اند. همان طور که می دانیم قالب و ساختار باستان شناسی ایران سخت متاثر از باستان شناسی هنجاری و یا سنتی است. همچنین ترجمه کتاب هایی که به نوعی به تاریخ باستان شناسی مربوط است از رهاوردهای سال های اخیر است. کن دارك کتابی را تحت عنوان مبانی نظری باستان شناسی آ در سال 1995 به چاپ رساند و آقای دکتر کامیار عبدی آنرا ترجمه و در سال 1380 در اختیار علاقمندان قرار داده است. کتاب حاضر به لحاظ آموزشی مطالب زیادی را در خود دارد، به خصوص این که نگارنده کتاب با دوری جستن از بحث های بسیار تخصصی خواننده را با تفکرات روز باستان شناسی آشنا می نماید. سوای این آقای عبدی در مقاله ای در مجله باستان شناسی و تاریخ تاریخچه تفکرات باستان شناسی را مروری کوتاه نمود. ترجمه برخی از مقالات مهم باستان شناسان یکی از کارهای نیك آقای عبدی در این زمینه است که مطالعه آنها را به دانشجویان توصیه می کنیم.

کتاب <u>تئوری و عمل در باستان شناسی</u> آقای دکتر عباس علیزاده از کارهای جالب توجهی است که در چند سال اخیر به چاپ رسیده است. همچنین نویسنده بطور اخص متاثر از باستان شناسی پویشی<sup>6</sup> و ثبوتی<sup>7</sup> می باشد. کتاب آقای علیزاده از این جهت ارزشمند است که تا حدودی نقایص باستان شناسی تاریخی- فرهنگی را بر شمرده و به ذکر کاستی های این مشرب فکری پرداخته است. یکی از نواقص این کتاب تحقیر باستان شناسی فرا پویشی

Theoretical Archaeology 5

Processual archaeology <sup>6</sup>

اثبات گرایان دارای رویکردئ هستند که دانش باید به شرح پدیده هایی بپردازد که تجربه پذیر باشد. Positivism  $^7$ 

است که نگارنده بدون شرحی جامع از این مکتب سریعا به نفی این دسته از باستان شناسان پرداخته است. آقای علیزاده در فصول اول کتاب با استفاده از راهبرد زیست بوم چگونگی تطابق انسان با محیط طبیعی را مورد نقد و بررسی قرار داده است. مقالات متعدد و کتابهای آقای دکتر علیزاده و تحقیقات ایشان در طی چند ساله اخیر باعث شد که باستان شناسان جوان ایرانی با راهبردها و روش شناخت باستان شناسی جدید آشنایی بیشتری پیدا کنند. باید اذعان نمود که دکتر علیزاده در حوزه نظر و عمل در حوزه باستان شناسی در بین باستان شناسان ایران دارای جایگاه اول می باشد.

کتاب دیگری که در سال 1383 چاپ و در اختیار باستان شناسان و علاقمندان قرار گرفته است کتاب <u>سرآغاز</u> آقای برایان فاگان می باشد که توسط آقای دکتر شاملو از اساتید سابق گروه باستان شناسی دانشگاه تهران ترجمه شده است. بخش هایی از این کتاب به معرفی مکاتب و مشرب های فکری باستان شناسی اختصاص یافته است که مطالعه آنرا به آن دسته از دانشجویانی که کمتر به زبان انگلیسی آشنا هستند توصیه می نماییم.

در نوشتار حاضر سعی گردید تا حد امکان تاریخچه تفکرات باستان شناسی به زبانی ساده بـه دانشجویان معرفی گردد. مطالب این درس حاصل یاد داشت های چنـد سـاله اخیـر نگارنـده از سال 1380 می باشد که در نهایت به تدوین نوشتار حاضر منجر شـد و امیـد اسـت در فرصـتی مناسب بتوان به تکمیل آن پرداخت. درس حاضر تلاش دارد تا دانشـجویان گرامـی را بـا مباحـث نظری آشنا سازد و تمامی موضوعات طرح شده فاقـد هـیچ گونـه جانبـداری نگارنـده از مکاتـب باستان شناسی است. لازم است که برای تدوین این کتاب از دو کتاب مهم تاریخ تفکر باستان شناسی اقای بروث تریگر و باستان شناسی نظری ماتیو جانسون استفاده های زیادی به عمل امده است. همچنین در نوشتار حاضر سعی زیادی بعمـل امـد تـا انجـایی کـه امکـان دارد برای توضیح و تشریح دیدگاههای مکاتب مختلف از حوزه انتشــارات فارســی علـوم اجتمـاعی و دیگر شاخه های علوم انسانی استفاده شود. قابل تامـل اسـتکه کـه تمـامی مکـاتبی کـه در نوشتار حاضر به معرفی ان پرداخیتم ریشه های عمیق در مطالعات علوم اجتماعی دارنـد. بایـد اذعان کنیم که علوم اجتماعی در ایران بسیار به مقولات انسـان شناسـی و علـوم نظـری روز دنیا در نسبت به باسـتان شناسـی پـیش اسـت و یکـی از دلایـل اصـلی آن تعـداد بسـیار زیـاد ترجمه اثار و افکار اندیشمندان غربی در این حوزه است. لـذا ارجاعـات بسـیار زیـاد بـه نوشـته هـای فارسـی (علـوم اجتمـاعی) در کتـاب حاضـر دارای دو جنبـه مثبـت اســت: یکـی اینکـه دانشجویان با دیگر حوزه های علوم اَشنایی و قرابت بیشتری پیدا بکنند و دیگر اینکه به انـدازه کافی منابع فارسی وجود دارد تا بتوان این خلا را جبران نمود.

بسیاری از باستان شناسان در نوشته هایشان به صراحت عنوان کرده اند که باستان شناسی فاقد نظریه است. دلیل آنرا نیز بیان کرده ایم و آن این می باشد که باستان شناسان این نظریه ها را از دیگر علوم وام گرفته اند و در واقع باستان شناسان اروپایی و آمریکایی تحت تاثیر علمای رشته های طبیعی و انسانی قرار گرفتند. ولی یک مشکل اساسی در این بین وجود داشت و جالب است بدانیم که برخی از مکاتب علوم اجتماعی و یا حتی فلسفه بعد از 20 سال توسط باستان شناسان بکار گرفته شدند. بنابراین نظریه های مطرح در دیگر رشته ها به آن سرعتی که تصور می نمایم مورد اقبال جامعه باستان شناسی قرار نگرفت و در ایران این موضوع دارای کاستی های خود می باشد.

باامید به اینکه دانشجویان عزیز با فراگیری نظریه ها بتوانند سر منشاء تحولی جدید در عرصه باستان شناسی کشور باشند.

> حسن فاضلی نشلی گروه باستان شناسی دانشگاه تهران

#### فصل اول

#### <u>نظریه و عمل در باستان شناسی</u>

آنچه که از گذشته باقی مانده و ما آنرا از طریق کاوشهای باستان شناسی و یا دیگر راهبردهای عملی تفسیر و تبیین می نمائیم، ارتباط مستقیمی با درجه تخصص، علایق، روشها وآموخته های ما دارد. بایستی در نظر داشته باشیم که این نتایج به طور بالقوه نسبی است و هر چه قدر روش تحقیق عالمانه تر و جهانشمول باشد رهیافت ما از گذشته از جامعیت و مقبولیت بیشتری برخوردار است. آنچه که مهم بنظر می رسد این است که ما هیچ وقت نمی توانیم گذشته را آنچه که اتفاق افتاد به طور کامل مطالعه نمائیم. بین گذشته و حال شکاف بزرگی وجود دارد که یك باستان شناس می خواهد بین این دو ارتباط برقرار نماید. شاید یکی از بهترین راهبردها جهت مطالعه گذشته این باشد که با استفاده از نظریه و عمل به مطالعه گذشته بپردازیم. کارابزارهای باستان شناسی به جای مانده از گذشته به خودی خود نمی توانند پاسخگوی پرسش های باستان شناختی جوامع انسانی عصر باستان باشند و این پرسش های عالمانه باستان شناختی است که به داده ها اعتبار می بخشد. باستان شناسان برای درک عالمانه جوامع گذشته با پرسش ها و پیچیدگی های متعددی روبرو هستند و به آسانی نـمی تـوان گذشته را تفسیر کرد. در نتیجه پیشرفت در علم باستان شناسی در یکصد ساله اخیر روشهای تحقیق نیز با افت و خیز های فراوان همراه بوده است. بنظر می رسد دلیل اصلی آن نیز به خاطر تقابل اندیشه ها و استفاده از نظریه های جدید در بین باستان شناسان بوده است.

به عنوان باستان شناس از خود می پرسیم که چرا نیاکان ما به همراه در گذشتگان و اقوام و خویشان خود در داخل قبور خود اشیایی را قرار می دادند؟ چرا حیواناتی را قربانی می کرده و به همراه متوفی آنرا دفن می کرده اند. چرا تدفین ثانویه داشته اند؟ آیا این دادها (بطور مـثال اطلاعات حاصل از کاوشهای قبور) می تواند گویای درجه پیچیدگی اجتماعی و نابرابری اقتصادی جوامع انسانی در گذشته باشد؟ چگونه می توان ساختار اجتماعی، آئین، ایدئولوژی ، مذهب، اقتصاد، روابط بازرگانی، منشا فرهنگها، برهمکنش های فرهنگی، شکل گیری سلسله مراتب اجتماعی و منشا قدرت جوامع عصر باستان را مطالعه نـمود؟ چگونه انـسان خود را با مـحیط زیـست تطبیق داد؟ تـوجه داشته باشیم که بسیاری از باستان شناسان براحتی از این نوع پرسشها گذر کرده و اصلا" وقتشان را لحظه ای برای تفحص در آن صرف نکردند و برخی نیز این پرسشها را زائد می دانند. اما آنهایی که برای شناخت گذشته علاقمند به رهیافت های نو بودند به مکاتبی همانند تاریخی-فرهنگی، عملکردگرایی، تکامل گرایی (که باستان شناسان پویشی نیز جزو این دسته هستند)، مارکسیسم، فراروند گرایی (فراپویشی) و ساختارگرایی برای فهم گذشته رجوع کردند.

ویلی و سابلوف از اولین با ستان شنا سانی بوده اند که به نگارش تاریخ باستان شناسی پرداختند. اینان در کتابی تحت عنوان "تاریخ باستان شناسی آمریکاییان $^{8}$ " ( Willey and ) تاریخ تحولات مطالعات باستان شناسی آمریکاییان $^{8}$  ( Sabloff 1974 دوره تکاملی تقسیم بندی نموده اند.

A History of American Archaeology<sup>8</sup>

 $^{9}$ دروان تحقیقات نظری.

 $^{10}$  دوران طبقه بندی و توصیف اشیاء  $^{10}$ 

 $^{11}$ دوران طبقه بندی و تاریخی $^{11}$ 

 $^{12}$  دوران تبینی $^{12}$  که از اواخر $^{1960}$  شروع شد

یك چنین طبقه بندی نشانگر این است که قبل از پیشرفت در نظریه های باستان شناسی که موج آن از 1960 آغاز شد توصیف و طبقه بندی مواد فرهنگی بر مطالعات باستان شناختی سایه انداخته بود. بیان ویژگی های صرف داده های باستان شناسی از شاخص های مهم این دوره به شمار می آید (برای اطلاع بیشتر در این زمینه به مطالب فصول بعد رجوع شود). گرچه می توان رد پایی از مطالعات نظری را در باستان شناسی دید ولی استفاده از نظریه از یك چهارچوب دقیق و یا حتی آگاهانه ای تبعیت نمی کرد و استفاده از نظریه دارای ساختار نبوده است. حال آنکه بیان و بسط نظریه یکی از شاخص های مهم مطالعات باستان شناسی نوین را تشکیل می دهد و باستان شناسان قبل از کاوش عموماً به طرح نظریه پرداخته و سپس بر اساس پیش فرض هایی به کارهای میدانی می بردازند.

برای آنکه آگاه شویم که چگونه نظریه ها در باستان شناسی بسط پیدا کرد و مطالعات باستان شناسی قاعده مند شد ضروری است بدانیم که پایه ها و اصول تحول و دگرگونی در علم چیست؟ چه چیزی علمی است و چه چیزی علمی است و چه چیزی علمی است و علمی بودن در موضوعات پژوهشی استفاده می کنیم؟ توماس کوهن در علمی علمی منتشر کرد. 1962 کتاب کم حجمی را با عنوان ساختار انقلاب های علمی منتشر کرد. از آنجا که این کتاب فلسفی بود، چنین می نمود که می بایست جایگاهی حاشیه ای در دیگر علوم داشته باشد. این احتمال بیشتر به خاطر آن بود که کتاب او تاکید بر علوم دقیق (مانند فیزیک) داشت و ارتباط چندانی با علوم انسانی واجتماعی نداشت. به هر روی، کتاب کوهن توجه بسیاری از کسان را در رشته های دیگر به خود جلب کرد ( برای مثال، بسیاری از کسان را در رشته های دیگر به خود جلب کرد ( برای مثال، میرل 1972 در موضوع زبان شناسی؛ استنفیلد 1974 در باب اقتصاد؛ هولینگر 1970 در باب باستان شناسی) و از همه بیشتر برای جامعه شناسان مهم تلقی شد (ریتزر 1374، 630).

توماس کوهن به مبارزه با مغروضات عموما پذیرفته شده درباره شیوه دگرگونی علوم پرداخت. به نظر افراد عادی و بسیاری از دانشمندان، علم به شیوه انباشتی پیشرفت می کند و هر پیشرفتی در علم خواه ناخواه بر پایه پیشرفت های پیشین آن استوار است. برابر با این نظر، علم از طریق افزایش های تدریجی ولی مداوم دانش، به پایه کنونی رسیده است و در آینده نیز به پایه های بلندتری دست خواهد یافت. این برداشت از علم از سوی نیوتن اعلام شده که گفته بود: « اگر من افق گسترده تری را دیدم، برای آن است که بر شانه های غول هایی ایستاده ام ». اما کوهن این برداشت مبتنی بر توسعه انباشتی علم را افسانه خواند و در صدد بی پایگی آن بر آمد. کوهن این واقعیت را می پذیرد که انباشت در پیشرفت علم نقشی دارد، اما می گوید که دگرگونی های به راستی بزرگ در علم تنها در نتیجه انقلاب ها پدید می آید. او

Speculative 9

Classificatory- Descriptive 10

Classificatory- Historical 11

Explanatory 12

Thomas Kuhn 13

نظریه ای را در باره چگونگی رخداد دگرگونی های عمده در علم ارائه داد.

پارادایم از دیدگاه کوهن شامل قوانین، نظریه، کاربردها و ترکیبات هماهنگی است که موجبات پژوهش منسجم مطالعات علمی را فراهم می آورد. کوهن در کتاب خود فرایند تحول علمی را از مرآحل پیش علم $^{14}$ ، علم رایج نوین $^{16}$  و بحران جدید $^{18}$  را مورد علم رایج بررسی قرار داد. در این فرایند فعالیت های بی سامان و پراکنده محققان در مرحمله پیش-علم در نهایت در مرحمله علم رایج تحت لوای پارادایم ها سامان و جهت می یابد (عبدی 1378، چالمرز 1385). به عقیده او علم در هر دوره ای تحت تسلط یک **انگاره (پارادایم) خاس** است (در این مرحمله آن را به عنوان یک تصویر بنیادی از موضوع علم تعریف می کند)، مرحله **علم به هنجار**، دوره ای از انباشت علم است که در آن دانشمندان برای بسط انگاره مسلط علمی فعالیت می کنند. یک چنین کار علمی سرانجام دیار **بی هنجاری** می شود و به یافته هایی دست می یابد که نمی توان آن ها را با **انگاره مسلط** تبیین کرد. هرگاه این حالت بی هنجاری اوج گیرد مرحله بحرانی پیش می آید که سرانجام به یک انقلاب علمی منجر می شود. در این زمان، انگاره مسلط سرنگون اختصاص می دهد. بدین سان انگاره مسلط نوینی زاییده می شود و صحنه برای تکرار همان چرخه پیشین آماده می گردد. نظریه کوهن را می توان با این نمودار ترسیم کرد:

#### انگارہ نخست ightarrow علم به هنجار ightarrow بی هنجاری ightarrow بحران ightarrow انگارہ دوم

در دوران انقلاب است که دگرگونی های به راستی بزرگ در علم رخ می دهد، این نظر کوهن با بیشتر برداشت های موجود از رشد علم، آشکارا مغایرت دا شت. بنابر تعریف کوهن از انگاره، یک انگاره در جهت متمایز ساختن یک اجتماع علمی از اجتماع دیگر عمل می کند. با کاربرد آن می توان فیزیک را از شیمی یا جامعه شناسی را از روان شناسی جدا کرد. هر یک از این رشته های گوناگون علمی انگاره ویژه ای برای خود دارند. آن را می توان برای تمایز میان مراحل گوناگون تاریخی در تحول یک علم نیز به کار برد. انگاره ای که در سده نوزدهم در فیزیک مسلط بود، از انگاره ای که در اوایل سده بیستم بر فیزیک چیرگی داشت، متفاوت است. انگاره کاربرد سومی نیز دارد که در اینجا برای ما از همه سودمندتر است. آن ها می توانند گروه بندی های شناختی درون یک علم را از هم تفکیک کنند. برای مثال، روانکاوی معاصر از جمله به سه انگاره فرویدی، یونگی و هورنیایی تفکیک شده است. همین قضیه در مورد رشته های علمی دیگر نیز صادق است. در زیر تعریفی از انگاره داده می شود که با معنای کار اولیه کوهن مطابقت دارد:

انگاره تصویری بنیادی از موضوع بررسی یک علم است. آن تعیین می کند که در یک علم چه چیزی را باید بررسی کرد، چه پرسش هایی را می توان پیش کشید، این پرسش ها را چگونه باید مطرح کرد و در تفسیر پاسخ های به دست آمده چه قواعدی را باید رعایت کرد. انگاره

pre-science 14

normal science 15

crisis-revolution 16

new normal science 17

new crisis 18

<u>گسترده ترین وجه توافق در چارچوب یک علم است و در جهت تفکیک یک اجتماع علمی از اجتماع در یک اجتماع علمی از اجتماع دیگر عمل می کند. انگاره، سر مشق ها، نظریه ها، روش ها و ابزارهای موجود در یک علم را دسته بندی، تعریف و مرتبط می کند</u> (ریـتزر، 1975: 7).

بر پایه این تعریف نظریه ها تنها بخشی از انگاره های گسترده تر به شمار می آیند. به بیان دیگر یک انگاره می تواند دو یا چند نظریه و نیز تصویر های گوناگون رایج به موضوع بررسی، روش ها و ابزارها و سرمشق های یک علم را در بر گیرد. نتیجه اینکه کوهن می گوید که تاریخ علم در نتیجه انباشت اطلاعات بر روی دانش گذشته نبوده و این پارادایم ها ه ستند که فراتر از نظریه با عث تحول علم گردید ند. اندیشه غیر ثبوتی کوهن تاثیرات زیادی بر با ستان شنا سانی همانند کولین رنفرو در دهه های 1960 و 1970 میلادی برجای گذاشت و باستان شناسی و ناستان شناسی دوند گرا جانشین علم عادی گردید.

لذا براساس یک چنین رهیافتهایی در حوزه علوم اجتماعی و انسانی استفاده از نظریه در باستان شناسی از دهه 1960 به بعد جایگاه ویژه ای پیدا نمود. تعریف نظریه در برخی از ابعاد تا حدودی مشکل می باشد. تئوری (نظریه) در لغت به معنای اندیشیدن و تحقیق آمده که برگرفته از تئوری های یونانی گرفته شده است. با گسترش علوم مفهوم این واژه توسعه یافته و به اندیشیدن و تحقیق درباره هر مسئله ای اطلاق شده است. باید در نظر داشت نظریه از لحاظ تعمیم اصول و ترکیب، محدود و همیشه موقتی است و قسمتی از علم محسوب می شود. در زیر چند تعریف از نظریه ارائه می شود:

- 1 امروزه تئوری به طور اعم به بررسی کلی و وسیع مسائل از راه تفکر و تخیل اطلاق می شود بی آن که این بررسی رابطه ای با عمل داشته باشد. این تعریف از نظریه دارای مفهوم غیر عملی یا غیر واقعی است.
- 2- بر خلاف تعریف قبلی، تجربه گرایان معتقد هستند که نظریه کوششی عملی در راه جمع آوری شواهد و یافته های تجربی و برقرار کردن همبستگی بین یافته ها و تبیین آن ها از طریق استقراء است. این تعریف مورد قبول عقل گرایان نیست و تاریخ علم نشان می دهد که نظریه ها از طریق استقراء به دست نمی آیند ( توسلی، 83، ص 24).
- -3 نظریه مجموعه قانون هایی است که بر مبنای قواعد منطقی با یکدیگر مرتبط بوده و مبین بخشی از واقعیت باشند. به این ترتیب رکن اصلی نظریه، قانونمندی است. اما در این تعریف هم روشن نشده است که آیا این رابطه علت و معلولی از طریق استقراء حاصل می شود یا از طریق قیاس به دست می آید ( رفیع پور، -1360، -1360).
- 4- نظریه هم نگری جامع قضایای متعدد در قالب یک مجموعه پیوسته و منطقی است که به کمک آن می توان برخی از پدیده ها را تبیین کرد. نظریه به صورت مفروض مورد قبول دانشمندان است ( مندراس، 1374، ص 376 ).

گام بعدی شناخت رابطه ببن نظریه و عمل می باشد. باید خاطر نشان نمود که نظریه هر چه باشد همواره از پاره ای جهات نارساست و دقیقا با واقعیت علمی منطبق نمی شود. غالبا چنین تصور می شود که نظریه باید مقوله ای مهم تر از عمل تلقی شود، چه در شعور عامیانه و چه

در سطح دیدگاه های فلسفی و نظام یافته. نظریه به عنوان یک مقوله با معنا بخش ضروری کاربرد عملی است و در نتیجه ضرورت دارد رابطه صریح و روشنی با عمل داشته باشد. در واقع دو مقوله نظریه و عمل حاصل مجموعه جریان هایی است که در یک جهان واقعی مرکب از ماده و معنی اتفاق می افتد. امروزه چه در علوم طبیعی و چه در علوم انسانی مسلم شده است که بین نظریه پردازی و عمل پیوستگی شدیدی وجود دارد. این امر ایجاب می کند که نظریه همواره با عمل در ارتباط باشد و نتوان بین آن دو استقلال کاملی قائل شد. نظریه های مقدماتی که مطرح می شوند ممکن است از صراحت کافی برخوردار نبوده، دارای ابهام باشند یا این که دارای ثبات نسبی یا بی ثباتی باشند. همچنین ممکن است حالت توصیفی یا صورت یک طرح کار را پیدا کند. در مقابل نظریه هایی که طرحی از افکار و مفاهیم موجود در آن به صورت واضح تعریف شده و قابل استناد باشد مطلوب نظریه پردازان خواهد بود. در باب رابطه نظریه و تحقیقات علمی باید گفت: نظریه ها در اطراف موضوعاتی رشد کرده اند که می توان آن ها را مسائل نظریه ای نامید. بررسی وسیع و همه جانبه ی موضوعات و مسائل و جستجوی راه حل های عملی تدریجا پایه ای را برای فرضیات و نظم نظری به وجود می آورد. این نظام های نظری از مسائل اولیه ای که تحقیقات بر اساس آن آغاز گردیده بسی فراتر می رود، در عین حال یافتن راه حل نظری برای یک مسئله الزاما به معنای آن نیست که مسائل عملی و مرتب با آن نظریه نیز باید همراه آن حل شود.

همانطور که در آغاز فصل حاضر بیان داشته ایم از خود بپرسیم که الزامهای استفاده از نظریه در شناخت گذشته چیست و چرا در پژوهش های باستان شناسی می بایستی از نظریه استفاده کنیم؟ باید بگوئیم که استفاده از نظریه دارای فوائد فراوانی است که عبارتند از:

- ا- نظریه می تواند افکار جدیدی را در روند حمل مسائل نظری -1
- -2 نظریه ممکن است الگوهایی از موضوعات و مسائل مورد بحث ارائه -2 دهد، به طوری که بتوان یک توصیف جامع و طرح گونه از آن ها عرضه نمود.
- 3- تجزیه و تحلیل هر نظریه ممکن است به نظریات تازه ای منجر گردد.
- -4 نظریه ممکن است الهام بخش فرضیات علمی تازه ای باشد ( Skidmore,1979,3 -10

نظریه به خاطر تفسیر ۱۵ داد های با ستان شناختی است و در نتیجه هر نظریه به خاطر تفسیر ۱۵ داد های با ستان شناختی است و در نتیجه هر مطالعه ای که با تبیین همراه باشد دارای صبغه نظری (تئوری) است. نکته و پرسش مهم دیگر اینکه میان نظر و عمل چه تفاوتی وجود دارد؟ برای روشن شدن پرسش طرح شده با یک مثال آن را جواب می دهیم. مثلا اینکه هر گونه مطالعه ای مرتبط با تفسیر سبك ها (سبک معماری یا نقاشی و غیره) و تغییرات آن در طی زمان باشد دارای وجه نظری است. پژوهش های یک با ستان شناس از قبیل چگونگی لایه نگاری محوطه های باستانی و کاوش (بطور مثال استفاده از شیوه لوکوس و یا کانتکست)، شیوه های ثبت و ضبط اشیاء و استفاده از آمار دارای وجه روش شناختی است. به عبارتی اگر پرسش های ما دارای وجه چرایی ۲۰۰۵ با شد، آنرا

Interpretation <sup>19</sup>

Why 20

 $\psi$ پژوهش نظری می نامیم و اگر پرسشهای ما دارای و جمه چگونگی $^{21}$  با شد آنرا روش می نامیم (ورود از حوزه نظر به عمل). بنابراین در نظریه ها این پرسش مطرح است که چرا این محوطه را حفاری می کنیم اما در عمل (Practice) و یا متد چگونگی روش حفاری مهم است. با مثالی دیگر می توان با روش های مختلف به شناخت طبقات اجتماعی بر اساس مدارك باستان شناسی پرداخت. یکی از این روش ها این است که قبور را به دو د سته اشیاء غنی و فقیر تقسیم بندی کنیم و این طور استنباط نمائیم که در جامعه مورد مطالعه برخی اِز افراد جامعه از امتیازات اجتماعی خاصی در نسبت به دیگر افراد آن جامعه برخواردار بودند و نوعی نابرابری اجتماعی-اقتصادی در جامعه حکمفرما بود. در یک چنین جامعه ای قرار دادن اشیا در دا خل قبور و محل قبور تحت تاثیر پایگاههای اجتماعی افراد بوده است. لذا اگر با ستان شنا سانی با چنین نگرشی به تحقیق در یک محل باستانی بپردازند و قبرستانی را کاوش نمایند از راهبرد نظری استفاده کرده اند. ولی همین دسته از باستان شناسان برای کاویدن از چه سیستم استفاده نموده اند آنرا روش می نمامیم.

قبل از آنکه به راهبردهای باستان شناسان در ارتباط به اینکه یک نظریه دارای چه ابعاد و منظرهایی هستند خوب است نگاهی به راهبردهای جامعه شناسان بیندازیم. آینان نظریه را به نظریه های کلان  $^{22}$  نظریه های کلان  $^{22}$  نظریه های بُرد متوسط $^{23}$  نظریه های بُرد متوسط **نظریه کلان به** تحلیل نظام های بزرگ و فرایند های دراز مدت دگرگونی می پردازد. به عنوان مثال نظریه تطورگرایی را می توان در این دسته جای داد. نظریه خرد به نوبه خود برای روشن کردن الگوهای نهاد کلی ضروری است. به عنوان مثال نظریه مبادله را می توان در این دسته جای داد. نظریه حد متوسط در واقع حالت حد وسط و شاید ترکیبی از دو نوع نظریه دیگر باشد. باید افزود که این نوع نظریه اساسا برای هد آیت تحقیقات تجربی به وجود آمده و معطوف به مجموعه قضایای مرتبی است که از قضایای واحد تجربی می تواند مشتق شود. بنابراین از یک سو، جنبه انتزاعی و عقلانی دارد و از سوی دیگر متکی بر تحقیقات تجربی و مشاهدات و جمع آوری داده هایی است که از قضایای تجربی حاصل شده است (توسلی 1383، 43). برخی نظریه های کارکردگرایی را با توجه به دیدگاه مرتُن، نظریه بُرد متوسط نامیده اند که باستان شناسانی چون بینفورد با استفاده از مدل مرتن به نظریه پردازی پرداخته اند.

باستان شناسان تقریبا همانند جامعه شناسان و اقتصاد دانان نظریه ها را به صورت زیر تقسیم بندی نموده اند که عبارتند از:

- نظریه سطح پایین<sup>25</sup>
- نظریه سطح متوسط<sup>26</sup>
  - نظریه سطح بالا<sup>27</sup>

How 21

Grand Theory  $^{\rm 22}$ 

Middle range theory<sup>23</sup>

Small scale theory<sup>24</sup>

Low Level Theory <sup>25</sup>

Middle Level Theory <sup>26</sup> High Level Theory <sup>27</sup>

**نظریه سطح پائین** شیوه ای است تجربی با تاکیدات عام و کلی و از قانون تجربی تبعییت می کند. مثلاً همه والهای ماده به بچه خود شیر می دهند. یك چنین نتیجه گیری مبتنی بر مشاهده و تجربه بوده و می تواند با تجربه دیگری رد شود. لذا بسیاری از تفسیرهای با ستان شناسی سطح پائین مبتنی بر امری تجربی است. باستان شناسانی که دارای راهبردهای مطالعاتی سطح پائین هستند عمدتاً به طبقه بندی کارابزارها، شناسایی فرهنگ های باستان، لایه نگاری، سری بندی و یا با تاریخ گذاری مطلق داده های باستان شناختی محوطه های باستانی می پردازند. یك چنین نتیجه گیری كلی كه مبتنی بر مشاهده است به این امر منتهی می شود که مجموعه ای بخصوص، یا انواع کارابزار به طور مکرر در ارتباط با هم در یك حوزه جغرافیایی و در زمان مشخصی تکرار شوند. در نتیجه یك پدیده فرهنگی در یك زمان، مكان و در شكلی خاص بوجود آمده و از طریق تماس و انتشار در یک حوزه جغرافیایی همه گیر می شود. لذا این گروه از باستان شناسان بر اساس یك چنین راهبردی چنین نتیجه می گیرند که یك شیئ شاخصی همانند سفال می تواند بیانگر یك گروه بخصوصی باشد (رجوع شود به فصل مربوط به مكتب تاریخی فرهنگی). در بسیاری از موارد نتیجه گیری های نظریه سطح پائین درست نبوده و به خاطر ماهیت داده های باستان شناسی این نوع نگرش نمی تواند به تجزیه و تحلیل رفتارهای انسانی بپردازد. این گروه از باستان شناسان بیشتر علاقمند به توصیف اشیاء بوده و از تبیین درست داد ه ها بدور می باشند. اینان می گویند که ما قادر به شناخت ایدئولوژی و یا ساحتار اجتماعی گذشته و غیره نیستیم.

**نظریه سطح متو سط** متشکل ازیکسری نظریه هایی است که پالی بین مشاهدات تجربی و نظریه های انتزاعی و همگانی می باشد (علیزاده 1380، 95). تئوری سطح متوسط به محقق توانایی عمومیت بخشی<sup>28</sup> می دهـد و سعی دارد تا قوانینی را که بین یک سری از متغیرها که در موراد متعددی حادث می شود را تنظیم و قاعـده منـد نمایـد (Trigger 1979, 28). منظور از عمومیت بخشی تفسیرهایی است که بر اساس شرایط حاکم بر یك مورد بخصوص تنظیم می شوند، اما توانایی این را دارند که در موارد دیگر نیز بکار آیند (عبدی 1378 صفحه 18). این راهبرد برای اولین بار توسط جامعـه شناس آمریکایی ار.ک. مورتـون در سالهای 1940 پیشنهاد و معرفی شد ولی در دهه 1970 لوئیس بینفورد با استفاده از این مدل اعتبار خاصی به آن بخشید. نمونه ای از آن را می توان به مدل بو سر آپ $^{29}$  ا شاره نـمود که وی به رابـطه بین افزایش جمعیت و نوآوری در افزایش محصول جوامع کشاورزی پرداخت. وی معتقد است که بعلت افزایش جمعیت جوامع انسانی در گذشته بهترین راهی را که انسان برای حل معضل بوجود آمده تدبیر نمود نوآوری در کشاورزی همانند استفاده از سیستم آبیاری برای افزایش محصول بوده است. یك چنین نظریه زمانی ارزشمند خواهد بود که باستان شناسان بتوانند به صورت مطلق و یا نسبی به برآورد رشد جمعیت، تشدید نیروی کار و حاصلخیزی مناطق کشاورزی بپردازند و با ارائه گاهنگاری اصولی بین رشد جمعیت و تولید غذا ارتباط برقرار نمایند. نظریه حمد و  $^{30}$  لوئیس بینفورد را می توان جزو نظریه میانه ارزیابی نمود که تلاش می کند با استفاده از داده های مردم نگاری بین پدیده های مشهود باستان شناسی و رفتار باستان شناختی غیر مشهود ارتباط برقرار نماید. گرچه دو راهبرد سطح متوسط و حد وسط بصورت یك شكل نمی باشند و نظریه سطح

Generalization <sup>28</sup>

Ester Boserup <sup>29</sup>

Middle Range Theory 30

متوسط فقط به رفتارهای انسانی توجه دارد، حال آنکه نظریه حد وسط بید شتر بر دو پدیده رفتار انسان و خصوصیات مشهود با ستان شناختی متکی است و نظریه بینفورد را می توان به عنوان بخشی از حد وسط در نظر گرفت. نظریه حد وسط از این نظر ارزشمند است که با آزمایش سطح متوسط با داده های باستان شناختی ارتباط برقرار می نماید.

 $\frac{1}{1}$  نظریه سطح بالا و یا نظریه عام که ماروین هاریس آن را استراتژی های پژوهش $^{32}$  و دیوید کلارك $^{33}$  آنرا مدل های کنترل $^{34}$  نامید دربرگیرنده قوانین انتزایی است که به تشریح رابطه بین موضوعات نظری و شناخت پدیده های مهم می پردازد. راهبرد تکامل گرایی داروین نمونه ای از نظریه عام می باشد که ترکیبی از تکامل زیست شناسی با ژنیتك می باشد. تئوری سطح بالا بیشتر با حوزه علوم انسانی مرتبط بوده و کمتر در حوزه باستان شناسی دارای قدرت عمل بوده است. بنابراین در حوزه نظریه سطح بالا نظریه جهان شمولی وجود ندارد که به طور یکسان مورد قبول همه اندی شمندان علوم انسانی باشد. نمونه ای از آن را می توان به نظریه تکامل اشاره داشت که با نظریه زیست شناسی ترکیب شد. نمونه ای قا بل ذکر در استفاده از نظریه سطح بالا در دنیای باستان شناسی را میی تیوان از باستان شناسی مارکسیسیم (یا ماتریالیه سم تاریخی)، ماتریالیه سم فرهنگی و زیه ست بوم فرهنگی نام برد. نکته بس مهم اینکه همه این مکاتب دارای راهبردی ماتریالیستی از فرهنگ هستند. نکته در خور توجه دیگر این که استفاده از تئوری سطح بالا در تفسیر داده های باستان شناسی همواره با پیچیدگی های بسیار زیادی همراه بوده و لذا کمتر مورد اقبال باستان شناسان قرار گرفته است. به همین خاطر باستان شناسانی که با استفاده از تئوری حد وسط به مطالعه جوامع باستان پرداختند از موفقیت نسبی بیشتری نسبت به دو مکتب دیگر برخوردار بوده اند. گرچه هر سه نظریه مورد اشاره هرکدام دارای نقاط مثبت و کاستی های خاص خود می باشند ولی اگر با ستان شنا سی بتواند با ترکیبی از سه نظریه فوق به یك روش تلفیقی دست بابد شاید بتواند به تفسیر بهتری از گذشته بپردازد.

حاصل سخن اینکه در این فصل موضوعات مختلفی مورد بحث قرار گرفت و سعی نمودیم که تفاوت بین نظریه و عمل را در حوزه باستان شناسی تعریف نمائیم. نکته مهمی که شاید در نتیجه گیری مباحثمان بایستی بر آن تاکید نمائیم اهمیت چیستی علم و به عبارتی چگونگی علمی بودن باستان شناسی است. براین اساس مشخص شد که باستان شناسی و باستان شناسان تا چه حد تحت تاثیر دیگر حوزه های علوم انسانی و بخصوص جامعه شناسان بوده اند. بطور مثال دیدیم که تقسیم بندی نظریه های باستان شناسی به سه حوزه سطح پائین، سطح متوسط و سطح بالا در آغاز توسط جامعه شناسان رابرت کی مرتون و پس از دو د هه باستان شناسان از این رهبرد در پژوهش های شایشان استفاده کردند. نکته مهم دیگر اینکه امروزه فاصله بین نظریه های علوم انسانی و استفاده باستان شناسان دیگر مانند د هه های گذشته نیست و پیوندی بسیار نزدیک به شناسان دیگر مانند د هه های گذشته نیست و پیوندی بسیار نزدیک به باستان شناسانی که در حوزه نظر و عمل کار می کنند با دیگر شاخه های علمی پیوند خورد است.

Marvin Harris 31

Research Strategies 32

David Clark 33

Controlling Models 34

#### آغاز باستان شناسی

در این فصل نگاهی کوتاه به شکل گیری باستان شناسی در اروپا و آمریکا و مرحله گذار آن از عتیقه جویی به باستان شناسی خواهیم داشت. همانطور که از عنوان این فصل بر می آید برای ما مهم است که بدانیم که چرا جوامع اروپایی در قرون جدید علاقمند به مطالعه تاریخ گذشته شان شدند؟ در این فصل خواهیم دید که اهمیت علامندی به باستان گرایی بحدی بوده است که در نهایت موجب زایش علم جدیدی به نام با ستان شناسی در عرصه علوم انسانی شد. با ستان شناسی در مرحله اولیه خود با عتیقه جویی آغاز شد و نخستین باستان شناسان را عتیقه جویانی تشکیل می دادند که علاقه شدیدی به مجموعه داری داشتند و با عث شکل گیری یکی از رشته مهم انسان شناختی گردیدند. ولی با اینه مه باید خاطر نشان سازیم که با ستان شناسی زائیده یک یا دو دلیل خاصی نبوده و شرایط و عوامل متعدد سیاسی و اجتماعی اروپای قرن پانزدهم میلادی، باور های اولیه از قبیل افسانه ها قدیم و اساطیر و ارتباط آن با پیدایش جهان و انسان، مطالعات مردم شناسان اولیه و حتی مسیونرها نیز در شکل گیری آن نقش داشته اند.

**یایان فئودالیسم و آغاز رنسانس در اروپا:** از قرن چهاردهم میلادی تغییرات اجتماعی و اقتصادی عظیمی در اروپا بوقوع پیوست و اضمحلال فئودالیسم از شمال ایتالیا آغاز گشت. در اولین گام ها پژوهش گران با طرح مسائل نو در حوزه تاریخ سیاسی اجتماعی اروپا متوجه شدند که پیشرفت های نیاکان خود در شکل گیری هسته های تمدنی و مدنیت در گذشته بسیار عمیق تر از آنچه که قبلا تصور می شد بوده است. محققین دوران رنسانس با رجوع به تاریخ عصر کلاسیك سعی کردند سکولاریسم را در ایتالیا گسترش دهند و با رجوع به متون و تاریخ گذشته و شروع مطالعات مردم نگاری به این نتیجه رسیدند که زندگی نیاکان آنان بطور اساسی با زمان حال متفاوت بوده است. موفقیت یونانیان و رومیان در ابعاد سیاسی، اجتماعی و اقتصادی، از نظر آنها به عنوان دوران طلایی تاریخشان جلوه نمود و محققین و دگراندیشان به آرامی دریافتند که بایستی دوباره به گذشته رجعت نمایند تا مسیر درست زندگی بهتری را بنیان نهند. علاقه به دوره عصر کلاسیك به سرعت از ادبیات به هنر و معماری بسط پیدا کرد. اشراف و بازرگانان ایتالیا از حامیان چنین مطالعاتی شدند. هنر عصر گوتیك به كنار گذاشته شد و هنر عصر كلاسيك دوباره رايج گشت.

در قبل از مطالعات جدید و به طور کلی محققین دوران قرون و سطی اطلاعات کمتری نسبت به تاریخ دوران یونان و روم و تغییرات تاریخی آن داشتند و دانش گذشته بشدت با اسطوره و افسانه های عجین گشته بود. در این میان گرچه برخی از پاپها و پادشاهان اروپایی به جمع آوری م سکوکات و جواهرات می پرداخته اند و یا در بعضی موارد قسمتهایی از بقایای معماری روم با ستان و مجسمه های آنان را در بناها و کاخهای جدید مورد استفاده مجدد قرار می دادند ولی یک چنین مسائلی منجر با شناخت زا گذشته منجر نمی شد و تحول اساسی در جامعه آنزمان اروپا بوچود نیاورده بود. بطور کلی دانشمندان قبل از دوره رنسانس سعی کردند آداب اجتماعی و سیاسی دوره خود را با دوران مسیحیت و یهودیت مقایسه نمایند و شناخت علمی از سیر تاریخ و تطور فرهنگی نداشتند. لذا زمانی که مجسمه ای از دوره های گذشته پیدا می شد اغلب تخریب و شکسته می شد و یا شاید ممکن بود بخاطر حس زیبایی

شنا سی مجددا در ابنیه های جدید مورد استفاده قرار گیرد. نتیجه اینکه تا قبل از دوره رنسانس دوران مسحیت (ویهودیت) به عنوان جامعه ای نمونه فرهنگی و اجتماعی در نسبت با جامعه اروپای قرون وسطی محسوب می گشت و از این دوره به عنوان مدینه فاضله نام برده می شد. در آغاز و در اواخر قرن شانزدهم، افرادی همانند پال دوم  $^{35}$  می شد. در آغاز و در اواخر قرن شانزدهم، افرادی همانند پال دوم اسرافی والکساندر ششم  $^{36}$  ، کاردینالها و دیگر اعضای خانواده اشرافی ایتالیا به جمع آوری و نمایش مجموعه هنری قدیم پرداختند و در همان زمان حمایتهای مالی جهت مطالعه منظم و گردآوری آنها آغاز گشت. در سال 1462 پاپ پیاس دوم  $^{76}$  قانونی را جهت حفاظت ابنیه های قدیم شهرهای وابسته به کلیسای کاتولیکی رم به تصویب رساند و در 1471 سیکستوس چهارم  $^{88}$  از صدور سنگها و مج سمه های قل مرو ح کومتی اش خودداری ورزید. یک چنین اقدام های اساسی راه را برای حفظ ابنیه و بافتهای قدیم برای دوره های بعد هموار نمود.

سیراکو $^{39}$  (1391-1453) را می توان به عنوان یکی از عتیقه جویان برگ ایتالیایی نام برد که در طول 25 سال مسافرت های طولانی به شرق مدیترانه و یونان به مطالعه ابنیه های قدیم پرداخت و در این مدت به کپی برداری از صدها اثر همانند خطوط، طراحی بناها، جمع آوری کتابها، سکه ها و آثارهنری پرداخت. وی آثار و نوشته هایش را در شش مجلد به چاپ رساند که متاسفانه در حریقی در سال 1514 اتفاق افتاد از بین رفت ولی هم اکنون دیگر کارهایش در کتابخانه و موزه ها نگهداری می شود.

تا به اینجا می توان اذعان نمود که هنوز حفاریهای باستان شناسی آغاز نشده بود و پژوهش گران به دنبان یافتن اشیاء قیمتی و لوکس بوده اند. اولین حفاری های باستان شناسی حدوداً در نیمه اول قرن هیجدهم در محل های مهمی چون پمپی <sup>40</sup> و هرکلونیوم <sup>41</sup> به منظور بدست آوردن مجسمه ها و مجموعه های هنری آغاز شد و بتدریج اشیاء و آثاری که در خانه های معمولی وجود داشت نیز مورد توجه قرار گرفته و تو جه به آثار دوران کلا سیك در سرا سر ارو پا رواج پیدا کرد. خانواده های اشرافی اروپا به تدریج توجه خود را بسوی مدیترانه معطوف دا شته و شروع به کاوش و یافتن عتیقه جات در میان آثار معطوف دا شته و شروع به کاوش و یافتن عتیقه جات در میان آثار افتاد و اشراف و تجار انگلیسی شروع به خرید و جمع آوری اشیاء افتاد و اشراف و تجار انگلیسی شروع به خرید و جمع آوری اشیاء عتیقه کردند. در سال 1734 میلادی تعدادی از افراد برجسته انگلیسی در سفرهایی که به ایتالیا داشتند انجمنی را به نام دیلتانی در دیمن در سفرهایی که به ایتالیا داشتند انجمنی را به نام دیلتانی در دیمن در به جهت جمع آوری آثار هنری دوران کلاسیك تشکیل دادند. همین دیمن به جهت جمع آوری آثار هنری دوران کلاسیك تشکیل دادند. همین

Paul II 35

Alexander VI 36

Pope Pious II 37

Sixtus IV 38

Ciriaco de Pizzicolli <sup>39</sup>

Pompeii 40

Herculaneum 41

Dilettanti 42

انجمن در هشتاد سال بعد مسئولیت پژوهش های منطقه اژه را به عهده گرفت. در اوایل قرن شانزدهم سنگ نبشته های عصر کلاسیك، بناها، و کارهای هنری بدست آمده در انگلیس، فرانسه، غرب آلمان و دیگر مناطق به طور منظم توسط عتیقه جویان محلی همانند ویلیام کامدن <sup>43</sup> در انگلستان مورد مطالعه قرار گرفت.

در این روند تکاملی مطالعه تاریخ هنر توسط آلمانیها را می توان به عنوان یکی از گام های مهم در تکوین باستان شناسی دانست. از این میان می توان به کارهای جان وینکلمن  $^{44}$  اشاره نمود (68 –1717). کتاب تاریخ هنر (1764) وی از کار جدی بود که در زمینه شناخت سبکهای هنری، روند تکامل آن و تاثیر متغییرهای محیطی بر هنر معماری به نگارش در آمد.

آغاز باستان شناسی: باستان شناسی از نیمه اول قرن نوزدهم میلادی راهش را از عتیقه جویی جدا نمود و بـین سـالـهای 1920 تـا 1950 وارد دوره ای کاملا جدید گردید. خاستگاه یك چنین تحولاتی به دو دلیل بوده است که عبارتند از: 1) تحولاتی که در منطقه اسکاندیناوی روی داد و باستان شناسان اسکاندیناوی با استفاده از روش های جدیدی به تاریخ گذاری اشیا و مواد باستانی پرداختند و 2) موج دوم حرکتی بود که در انگلستان و فرانسه آغاز شد که در نتیجه آن به راهبرد استان شناسی يارينـه سـنگي منجـر شـد. تفكـر نـوع دوم سـخت مـورد اقبـال تطورگرایان/تکامل گرایان در حوزه های مردم شناسی، انسان شناسی و باستان شناسی قرار گرفت. سرآغاز باستان شناسی علمی را بایستی در تحقید قات کری ستین یورگنسن تامسون مشاهده نمود. تامسون در آغاز دارای انگیزه عتیقـه جـویی بـود. وی در سـال 1788 در کپنهـاك و در خانواده ای ثروتمند به دنیا آمد. پدر تاجر وی همانند همه خانواده های ثروتمند فرزندش را برای ادامه تحصیل روانه فرانسه کرده بود. تامسن بعد از تحصیلات به کشور مراجعت نمود و شروع به جمع آوری سکه های روم باستان و اسکاندیناوی نمود. وی با مطالعه خطوط روی سکه و تاریخ ضرب آنها تا حدودی توانست قدمت تاریخی آن ها را مشخص نماید.

با آغاز قرن نوزدهم ناسیونالیسم در دانمارك طرفداران زیادی پیدا كرد و یکی از علل مهم آن شکست های پیاپی که ناپلئون در سالهای 1801 و 1807 بر دانمارك وارد کرد. لذا دانماركی ها سعی کردند که با مطالعه تاریخ درخشان نیاکان خود به درد ها و تحقیر های ناشی از شکست از ناپلئون التیام بخشند. از طرفی انقلاب فرانسه و آرمانگرایی های آنان بخصوص برای طبقه متوسط بسیار پرجاذبه گردید. در سال 1806 راسموس نیروپ درکتاب خود به ویرانی بناهای باستانی دانمارك اعتراض نموده و پیشنهاد کرد که همانند فرانسویها موزه ای باستانی در دانمارك تاسیس شود. در 1807 میلادی اداره ای تحت عنوان انجمن پادشاهی دانمارك برای حفاظت و جمع آوری عتیقات تاسیس و نیروپ به عنوان دبیرو به عنوان دبیر آن انتخاب شد. نیروپ در بدو شروع کارش جمعی از عتیقه

William Camden 43

Johan Winckelmann 44

بازان سراسر دانمارك را براى همكارى دعوت به كار نمود. در 1816 انجمن پادشاهى دانمارك از تامسن به خاطر شيوه مستقل كار و تخصصش در سكه شناسى جهت طبقه بندى آثار و اشياى جمع شده دعوت به كاركرد.

سئوال عمده تامسن این بود که چگونه می توان این همه اشیای متنوع و گوناگون را طوری در موزه چیدمان کرد که بیننده بتواند درك تاریخی و زمانی از آن داشته باشد؟ براین اساس وی تصمیم گرفت اشیا را بر اساس قدمت و نوع آنها به سه گروه سنگ، برنز و آهن تقسیم بندی کند. موزه تامسون و مجموعه اشیا آن با شیوه ای نو در 1819 بازگشایی شد. تامسون در سال 1836 عقایدش را تحت عنوان کتاب راهنمای اسکاندیناوی باستان به چاپ رساند. این کتاب یك سال بعد به زبان آلمانی و در سال 1848 به زبان انگلیسی ترجمه گردید. اهمیت کار تامسن این بود و سال 1848 به زبان انگلیسی ترجمه گردید. اهمیت کار تامسن این بود برا ساس روش گاهنگاری نسبی نظام معروف سه عصری را ارائه نماید. گرچه افرادی قبل از تامسن همانند ودال سایمونسن شبیه چنین طبقه بندی را ارائه نموده بودند ولی کار تامسن براساس داده های واقعی و باستان شناختی استوار بود. اهمیت دیگر کار تامسن این بود که مقولات و مفاهیمی همانند تکامل گرایی، تایپولوژی، کارکرد گرایی و راهبرد های اقتصادی را وارد ادبیات باستان شناسی کرد.

در طی قرن نوزدهم باستان شناسی به روند تکامی خود ادامه داد. یکی از این افراد سیون نیلسون می باشد. نیلسون برخلاف تامسون بیشتر به تكامل فرهنگى علاقمند بود و به مطالعه در حوزه هاى اقتصادى جوامع پیش از تاریخ گرایش داشت و کمتر به موضوعات تکنولوژیك پرداخت. وی اعتقاد دا شت که شکاروزان و گردآورندگان خوراك در اسکاندیناوی ابتدا شیوه زندگی دامداری را برگزیده و سپس به زندگی کشاورزی روی آوردند. شاید نیلسون جزو اولین افرادی بوده باشد که تکنولوژی و ابزارهای پیش از تاریخ را با ابزارهای بدوی جوامع معاصر مقایسه نموده بود. نیلسون به تکامل تك خطى اعتقاد داشت و با مطالعه مردم نگاری در شمال آمریکا، آفریقا، و جزایر اقیانوس اطلس به این معتقد بود که با تشابه فرهنگی می توان جوامع پیش از تاریخ اسکاندیناوی را بهتر شناخت. حاصل مطالعات نیلسون در چهار جلد کتاب بین 1836-1843 به چاپ رسید و در 1866 تحت عنوان ساکنان اولیه اسکاندیناوی به زبان انگلیسی ترجمه گردید. سیون نیلسون با استفاده از شیوه مقایسه ای جوامع انسانی را به چهار گروه تقسیم بندی کرد: 1) زندگی اولیه انسان با وحشی گری شروع گردید و انسان به شکارورزی، ماهی گیری، جمع آوری آذوقه و حبوبات پرداخت. 2) مرحله دوم عصر شبانی بوده است که انسان در کنار شـکارورزی بـه دامـداری پرداخـت. 3) مرحلـه سـوم تکاملی با کشاورزی آغاز گردید. 4) و آخرین مرحله عصر تمدن است که از ویژگیهای آن رواج سکه، پول، خط و تخصصی شدن حرف و مشاغل بوده

جیمز ورسه را بایستی به عنوان اولین باستان شناس متخصص پیش از تاریخ نام برد. وی در سال 1855 به عنوان اسـتاد باسـتان شناسـی در دانهگاه کپنهاك مشغول به کار گشت. وی برخلاف تامسن به کارهای میدانی علاقمند بود و کاوشهای وی نه تنها سیستم سه عصر تامسن را تایید کرد بلکه توانست با لایه نگاری دگرگونی های فرهنگی را مورد مطالعه قرار دهد. در حفاری های دانمارك زمین شناسی به نام جاپتوس استنسروپ نیز به مطالعه و ضعیت گیا هان و حیوانات در آ خرین دوره یخبندان پرداخت و توانست تصویر جدیدی از زیست محیط منطقه در سه دوره سنگ، برنز و آهن را ارائه نماید.

در سال های 1846-47 پادشاه انگلستان کریستین هشتم از ورسـه دعـوت نمود تا با بازدید از بریتانیا و ایرلند به مطالعه بقایای وایکینگ ها بپردازد. مطالعات و مشاهداتش، ورسه را متقاعد نمود که سیستم سه عصری تامسن را می توان برای بسیاری از نقاط دیگر به کار برد. ورسه هم چنین نقش مهمی در گسترش مطالعات میان رشته ای با ستان شناسی داشت. در اوایل 1838 در محلی به نام سجی لند توده ای از صدف به همراه تعداد متعددی ابزارهای پیش از تاریخ و در فاصله نزدیکی از کناره دریا مشاهده شد. در سال 1849 آکادمی علوم پادشاهی دانمارك كميته اى را براى مطالعه اين مجموعه تشكيل داد و ورسه به سرپرستی این هیئت انتخاب شد. وی دو نفر دیگر را به نام استنسروپ (زیست شناس) و فور چامر پدر زمین شناسی دانمارك را به هیئت خود افزود. این سه حاصل مطالعات خود را در سال 1850 در سه جلید تحت عنوان باستان شناسی به چاپ رساندند. نتیجه اینکه باستان شناسان اسکاندیناوی توانستند 1) پایه گندار سیستم سه عصری شوند 2) گاهنگاری نسبی را پایه گذاری نمایند 3) استفاده از علوم میان رشته ای در اولین فاز مطالعات باستان شناسی بکار گیرند.

تا قبل از کاوشهای باستان شناسی و مطالعات داروین اکثر مردم بر این عقیده بودند که مبحث تکوین در فصل اول کتاب مقدس آمده است و براساس گفتمان وحیانی می توان به چگونگی پیدایش جهان پی برد. آغاز و انجام جهان دارای منشاء ماورای طبیعی بوده و زمان خلقت جهان به کمتر از چند هزارسال قبل برمی گردد. خداوند جهان را در طی شش روز بوجود آورد و در روز هفتم نیز آدم و حوا را آفرید. بعضی ها تاریخی در حدود 3700 ق.م. را پیشنهاد کرده بودند در حالیکه پاب کلمنت هشتم (VIII) تاریخی در حدود 5199 ق.م را پیشهاد نموده بود.

در اواخر قرن هفدهم آرخیشوب جیمز اوسر (یا آشر) به این نتیجه رسید که جهان در شب قبل از 23 اکتبر 4004 ق.م خلق شد. چنین تاریخ گذاری که بر اساس شجره نامه تورات استخراج شد تاریخ جهان را در حدود 6000 هزار سال برآورد نمود. ایده های آشر به صورت آمیزه دینی در آمده بود که با بازگشت و ظهور مسیح جهان شاهد آخرین دوره هستی خواهد بود. خدا انسان را در باغ عدن خلق و انسان از خاورمیانه به سایر نقاط جهان مهاجرت کرد. دومین مرحله تحولی نیز بعد از توفان نوح بوقوع پیوست. لذا خاورمیانه به عنوان مرکز و محور تمدن جوامع بشری محسوب گردید، جایی که مذاهب بزرگ همانند مسیحیت، یهودیت و اسلام در آنجا تولد یافتند. بر این اساس دانشمندان سعی نمودند تا

تاریخ اروپای غربی و شمالی را با تاریخ مکتوب خاورمیانه مرتبط نمایند.

مقارن با قرن هیجدهم پژوهش گران سعی نمودند که پیشرفت جوامع انسانی (بخصوص دوران پیش از تاریخ) را در بستر زمان مورد مطالعه قرار دهند و مشخص نمایند که انسان چگونه سیر و مسیر تکا مل و پیشرفت را طی نمود. کشف استخوان و بقایای انسانی بهمراه ابزارهای سنگی و استخوان حیوانات در بین لایه های طبیعی قالب بندی های زمانی انجیل را زیر سئوال برده و دانشمندان به آرامی ایده زمان نگاری کتب مقدس را به دیده تردید نگریستند. در این میان مطالعات زمین شناختی از اهیمت بسیار زیادی برخوردار گشت. ویلیام اسمیت از جمله این افراد بشمار می رود. وی زمین شناسی بود که به مطالعه پدیده های زمین شناسی، سنگواره های گونه های حیوانی پرداخت و متوجه شد که شکل گیری زمین در نتیجه عوا مل متعددی همانند سیل، زلزله، فرسایش، باد و غیره بوده است که نهایتا به صورت امروزی در آمده است. در همین زمان زمین شناسی به نام جیمز هاتن کتابی را تحت عنوان <u>در باره زمین</u> به نگارش در آورد که چگونگی شکل گیری زمین را مورد مطالعه قرار داد و مشخص نصود که عوامل ماورای طبیعی نقشی در شکل گیری آن نداشتند.

یك چنین مطالعاتی آغازی بر شكاف و دوگانگی نظریه های كتب مقدس در باره منشا زمین، انسان و دیگر موجودات زنده گردید. بین سالهای 1830 و 1838 زمین شناس انگلیسی به نام چارلز لایل مجموعه كتابی را تحت عنوان "اصول زمین شناسی" منتشر نمود كه بیشتر حاوی مشاهداتش در تیه ای به نام آتنا در سیسیل بود. مطالعات وی دو نتیجه مشخص داشت 1) خط بطلان بر خفقت جهان در 4004 قبل از میلاد و 2) اینكه جهان یکباره خلق نشد و تكوین جهان روندی تكاملی داشته است. این شكاف با طرح نظریه انتخاب اصلح داروین و نظریه تطوری خود به اوج رسید. چارلز داورین با كشتی معروف بیگل سفری را در بین سالهای 1831 تا 1836 انجام داد و به مشاهده پدیده های زیست شناسی پرداخت. وی بعد از بازگشت به انگلستان به طرح ایده معروف اصل انواع پرداخت و بعد از سالها انتظار در سال 1859 اقدام به چاپ آن نمود.

جان لوباك در 1865 كتابی را تحت عنوان دوران ماقبل تاریخ به چاپ رساند و عصر سنگ را به دو دوره پارینه سنگی و نوسنگی تقسیم بندی نمود. این كتاب در بین سالهای 1865 تا 1913 در انگستان و آمریكا هفت بار تجدید چاپ شد. وی در 1870 كتاب دومش را تحت عنوان " منشا تمدن و شرایط انسان اولیه را به چاپ رساند كه چندین بار تجدید چاپ شد. لوباك كه از تحصیلات دانشگاهی بهره ای نبرده بود در 32 سالگی به عنوان شریك پدرش در بانك مشغول به كار شد و به سیاست روی آورد. وی بعد از ورودش به مجلس لوایحی را به نفع حفاظت از میراث فرهنگی به تصویب رساند. لوباك براین اعتقاد بود همان طوری كه فیلهای امروزی می توانند بیانگر اطلاعاتی از طبیعت ماموتها باشند، جوامع بدوی امروزی نیز بیانگر زندگی انسانهای اولیه هستند. براین اساس بدوی امروزی نیز بیانگر زندگی انسانهای اولیه هستند. براین اساس

وی به مطالعه قبایل بدوی امروزی همانند هوتونها، واداش، آندمان و غیره پرداخت.

لوباك عميقا به تكامل تك خطى اعتقاد داشت و با تاثير پذيرى از ديدگاه داروين بر اين باور بود كه نه تنها گروه هاى انسانى از لحاظ فرهنگى از هم متمايز هستند بلكه از لحاظ بيولوژيكى نيز مى توان به يك چنين تقسيم بندى قائل شد. وى معتقد بود جوامعى كه از لحاظ اقتصادى، فرهنگى و اجتماعى عقب افتاده تر از جوامع امروزى (اروپايى) هستند، از لحاظ ذهنى و احساسى نيز در مرحله عقب افتاده ترى قرار دارند. لوباك معقتد بود كه قبايل بدوى امروزى قادر به كنترل طبيعت نبوده و از قواى ذهنى كوكانه اى برخوردارند. زبان آنها فاقد كلمات انتزاعى است و لذا قادر به درك مفاهيم انتزاعى

در آمریکا مطالعات انسان شناسی هنری لوئیس مورگان سرآغازی بر بسیاری از مطالعات باستان شناسی و پایه گذاری باستان شناسی تکاملی گردید. وی در 1877 کتابی را تحت عنوان "جامعه باستان" به چاپ ر ساند. مطالعات مورگان بر عقاید کارل مارکس و با ستان شنا سانی بزرگی همانند گوردون چایلد تاثیر به سزایی گذاشت. مورگان جوامع انسانی را براساس ایده تکاملی به سه دوره وحشی گری، بربریت و تمدن تقسیم بندی کرد و هر دوره به فازهای کوچکتر تقسیم بندی شد. مراحل تکاملی جوامع انسانی هنری لویس مورگان به قرار زیر است:

- 1. وحشى گرى تحتانى: از ظهور انسان شروع و تا كشف آتش.
  - 2. وحشى گرى ميانى: از كشف آتش تا كشف تير و كمان.
  - 3. وحشى گرى فوقانى: از كشف تير و كمان تا كشف سفال.
  - 4. بربریت تحتانی: از کشف سفال تا اهلی شدن حیوانات.
    - 5. بربریت میانی: از اهلی شدن حیوانات تا ذوب آهن.
- 6. بربریت فوقانی: از کشف آهن تا اختراع علائم تصویری.
  - 7. تمدن: اختراع خط و استفاده از حروف الفبا.

براساس نظریه مورگان انسان زندگی خود را از پست ترین مرحله شروع کرد و با گذشت زمان به در جه رفیع تهدن رسید. انسان از طریق اختراعات پی در پی و تولید آذوقه زندگی خود را از توحش به تهدن متحول کرد. در این پروسه جوامع انسانی پیش رفت های فرهنگی را از هم وام گرفته و تنها قبایلی که از لحاظ جغرافیایی در شرایط مناسبی قرار داشتند نتوانستند از این پیشرفت ها سود جوینید (برای اطلاع بیشتر در زمینه پژوهش های مورگان رجوع شود به فصل تطور فرهنگی).

حما صل سخن اینکه در این فصل به این موضوع اشاره نمودیم که هسته اولیه با ستان شنا سی با مطالعات عتیقه جویی آغاز شد و از قرن پانزدهم گروههای اجتماعی از قبیل اشراف زادگان، اقشار متوسط، مذهبیون، تجار، مهندسین، ملاکین، پیشه وران و استادان دانشگاه باعث شکل گیری یکی از پرجاذبه ترین شاخه های علوم انسانی شدند. در این میان پژوهش های علمی با ستان شنا سی در قرون بعد با حمایت ها و مشارکت طبقه متوسط رونق خماصی یافت. لازم به ذکر است که شرایط

اجتماعی- اقتصادی و سیاسی قرن هفدهم اروپا در شکل گیری با ستان شنا سی تاثیر بسزایی داشته، گرچه دامنه تاثیر و تآثر یك چنین فرایند پیچیده ای در کشورهای مختلف یکسان نبوده است. شاید جالب است که بدانیم که تعداد قابل توجهی از باستان شناسانی که در قرن نوزدهم به باستان شناسی گرایش پیدا کرده بودند در رشته هایی همچون علوم فیزیولوژی و بیولوژی فارغ التحصیل شده بودند. سحن پایانی اینکه با ستان شناسی پیش از تاریخ با محوریت مطالعه تطوری تاریخ انسان در اوایل و اواسط قرن نوزدهم رو به تکامل نهاد ( Redman 1989). این مطالعات نشان داد که انسان پیشرفت در صنایع تکنولوژیکی را از دوره سنگ آغاز و با کنترل بر طبیعت یه موفقیت های بزرگی دست یافت. همچنین باستان شناسی پیش از تاریخ با دو موج از دانمارک در 1816 که به مطالعه تطور فرهنگی در دوره های نوسینگی، مفیرغ و آهین پرداخت و موج دوم در پنجاه سال بعد در فرانسه وانگلیس با مطالعه دوره پاینه سنگی وارد مقطع جدیدی شد. با ستان شناس پارینه سنگی بید شتر با علوم طبیعی پیوند خورد و حال آنکه با ستان شنا سی اسکاندنیاوی عمدتا بر محور اتکا به داده های باستان شناسی بدنبال شناخت گروههای قومی ویژه بوده است. در آنسوی باستان شناسی آمریکا بسوى مطالعات انسان شناسى سوق داده شد جائيكه داده هاى باستان شناختی آن با قبایل بومی منطقه پیوند جدی داشت و با عث شد که مطالعات انسان شناحتی بطور ویژه ملموس گردد. آنچه را که تا قبل از آغاز باستان شناسی تاریخی فرهنگی ملموس است اینکه هم مطالعات قوم شناسی و هم مطالعات باستان شناسی مسیری را هموار نمود که باستان شنا سی در آغاز قرن بیستم تاایلات جدی باسوی شناخت جوامع پیش از تاریخ ییدا نماید که در فصل بعد به تفصیل از آن سخن خواهیم گفت.

## <u>باستان شناسی تاریخی- فرهنگی<sup>45</sup></u>

در این فصل به معرفی یکی از مکاتب مهم باستان شناسی یعنی باستان شنا سی تاریخی فرهنگی خواهیم پراخت. این حوزه اندیشه که از آن بعنوان با ستان شنا سی سنتی نیز نام می بریم از طرفداران زیادی برخوردار است و بخصوص در ایران این نوع از با ستان شنا سی دارای طالبان بسیار زیادی بوده است. نوع نگاه و روش های باستان شناسی سنتی هم دارای جاذبه های بسیار زیادی است و هم از طرف دیگر کاستی های خاص خود را دارد. دلایل اقبال این اندیشه در ایران ناشی از دلایل متعددی است که امید است در جایی دیگر جایگاه ریشه های جذابیت آن را مورد تجزیه و تحلیل قرار دهیم. باید بدانیم که هیچ باستان شناسی بدون عبور از مرحمله اول یعنی باستان شناسی تاریخی فرهنگی قادر به گام نهادن به مرحله بعدی یعنی باستان شناسی روندگرا نمی باشد. فراگیری دوره ها و شناخت ویژگی های فرهنگی هر دوره یکی از اساسی ترین مرحله یادگیری یک باستان شناس است که خوشبختانه باستان شناسی کشور ما در این مقطع دارای کارنامه قابل قبولی است. در فصل گذشته به این موضوع پرداختیم که چگونه باستان شناسی خود را از یوغ عتیقه جویی جدا نمود و باعث رویگرد جدید مورخین و تاریخ دانان به شناخت گذشته انسان شد. در این فصل خواهیم دید که با جدا شدن باستان شناسی از یوغ عتیقه جویی و علاقه باستان شناسان به شناخت دقیق تر گذشته انسان منجر به تولدی تفکری نوین در باستان شناسی گردید که آنرا باستان شناسی تاریخی فرهنگی نام نهاده ایم.

## باستان شناسی تاریخی فرهنگی

همانطور که در فصل قبل به آن اشاره شد باستان شناسان از همان آغاز توانستند درکی فراتر از مورخین در باره گذشته انسان ارائه دهند که موجب توجه بسیاری از اندیشمندان به این حوزه از علوم انسانی شد. همز مان با پیشرفت در با ستان شنا سی در قرن نوزدهم با ستان شناسان با پرسش های مهمی مواجه شدند که پی بردن به این پرسش ها د ست مایه مکتب مهمی در با ستان شنا سی گردید که از آن به عنوان باستان شناسی- تاریخی فرهنگی نام برده می شود. این پرسش ها عبارت بودند از 1) اصل و منشآ فرهنگ انسان کجاست؟ شیوه استخراج و ذوب ف لمزات در چه ز مانی و در کجا آ غاز شد و تو سعه یا فت؟ نخستین کشاورزان چه کسانی بودند؟ اگر اقوام و مردمانی برپایه قوانین و اصول تطوری جهان مراحل توسعه و تحول را سپری نکردند، پس چطور تغییرات و دگرگونیهای فرهنگی و نیز تنوعات فرهنگی صورت پذیرفت؟ (فاگان 1382، صفحه 90). باستان شناسان تاریخی-فرهنگی سعی کردند کیه چگونگی جابجایی جمعیت ها، مهاجرت انسانها، جنگ و تهاجم و انتشار فرهنگهای جوامع انسانی را در دو مقطع زمان و مکان را مشخص نمایند. شناخت حوزه های فرهنگی یکی از شاخصهای اصلی این دسته از باستان شناسان است. این دسته از باستان شناسان معتقدند که تغییرات فرهنگی تحت تاثیر و نفوذ عوامل و عناصر خارجی قابل بررسی است. سرآمد یك چنین باستان شناسانی افرادی همانند گوردون چایلد و گرافتون الیوت

Cultural Historical Archaeology 45

ا سمیت بوده اند. الیوت اسمیت انگلید سی علاقه شدیدی به روشهای مومیایی گری مصر باستان و مطالعه آثار و بناهای عظیم سنگی مصریان پیدا کرده بود. وی کتابی را تحت عنوان مصریان باستان در سال 1911 به چاپ رساند و معتقد بود که کلیه تمدن های جهان و بسیاری از فرهنگ های جدید و معاصر غربی تحت تاثیر و نفوذ حوزه دره نیل بوده و از مصر باستان این نوآوری ها به سراسر جهان انتشار یافت.

**گوردون چایلد:** عموم با ستان شنا سان معتقدند که گوردون چایلد را بایستی پایه گذار مکتب تاریخی-فرهنگی و انتشار گرایی فرهنگی دانست و وی بوده است که با ستان شناسی هنجاری را قائه مند کرده بود. گوردون چایلد انگلیسی (متولد استرلیا) در 14 آوریال 1892 در سیدنی به دنیا آمد. وی تا مقطع لیسانس در زادگاه خود ماند و سپس به دانشگاه آکسفورد مهاجرت کرد و در سال 1916 موفق به کسب درجه دکترا گردید. چایلد به علت تحقیقات گسترده و نابش بسرعت توانست به مقام استاد تمام نائل آید و با در اختیار قرار گرفتن کرسی باستان شناسی پیش از تاریخ در سال 1926در دانشگاه ادینبورو مشغول بـه کـار شـد. سیس در سال 1946 به دانشگاه لندن رفت و به محدت 10 سیال سرپرستی موسسه باستان شناسی را به عهده گرفت و در آنجا به عنوان استاد باستان شناسی اروپا مشغول به کار شد. چاپلد به مقام Emeritus professor نائل آمد و نشان افتخاری را از دانشگاه ادینبورو در سال 1956 دریافت نمود و در سن 65 سالگی در زادگاه خود و در 19 اکتبر 1957 از دنیا رفت. تفکرات گوردون چایلد تاثیر زیادی در عالم باستان شناسی گذاشت و امروزه نیز هنوز دیدگاههای وی به عنوان مرجع بسیاری از تحقیقات به حساب می آید. چایلد باستان شناسی بود که هیچ گاه به حفاری های باستان شناسی نپرداخت ولی مسافرت های زیادی به اروپا، خاورمیانه، شوروی و بسیاری نقاط دیگر داشت و کاوش های باستان شناسی را از نزدیك بازدید نمود. تخصص وی در پیش از تاریخ اروپا و خاورمیانه بود و با ترکیب اطلاعات باستان شناسی دو قاره توانست به طرح دیگاههای مهمی همانند انقلاب روستا نشینی و شهرنشینی در پیش از تاریخ بپردازد. چایلد اولین کتابش را تحت عنوان طلوع تمدن اروپا در سال 1925زمانی که به عنوان دستیار کتابیدار در موسسه رویال انسان شناسی لندن کار می کرد را به چاپ رساند. در این کتاب چایلد سعی کرد تا پیش از تاریخ اروپا را به عنوان پدیده مهزا معرفی کند. روش و سبك و صياق کتاب ديـ گرش به عنوان دانوپ در پيش از 47 شبیه کتاب طلوع تمدن اروپا بوده است.

چایلد با استفاده از روش طبقه بندی مونتلیو وجوه تمایزات فرهنگی جوامع انسانی اروپای پیش از تاریخ را در دو بعد زمانی و مکانی و با استفاده از داده های باستان شناسی به تصویر کشید. تفاوتهای زمانی و مکانی نشانگر فرهنگهای باستان شناسی بودند که چایلد آنها را بصورت بقایای سفالی مشخص، ابزارآلات، زیورآلات، نوع تدفین، شکل خانه ها و غیره نشان داد. وی با استفاده از لایه نگاری، طبقه بندی

The Dawn of European Civilization 46

Danube in Prehistory 47

تناوبی <sup>48</sup> و مطالعات مقایسه ای، گستره جغرافیایی و دوره های زمانی این فرهنگ ها را مشخص نمود. وی در کتاب دانوب در پیش از تاریخ به این موضوع اشاره داشت که تعداد مشخصی از کارابزارها با خصلت و ویژگی های بومی همانند سفالینه های محلی، زیورآلات و آئین های تدفین در مقابل تغییرات مقاوم بوده اند. حال آنکه کالاهای که دارای ارزش ویژه بوده و از لحاظ تکنولوژیکی پیشرفتی در ساخت آنها حاصل می شد همانند ابزارها و سلاحها بسرعت از یك گروه به گروه دیگری منتقل میشدند (انتشار تکنولوژی). پیش از بکار گیری کربن 14 استفاده از مواد فرهنگی همانند سفال برای ارائه گاهنگاری نسبی دارای جایگاه ویژه ای در مطالعات با ستان شناس بوده است. براین اساس چایلد بجای کا تالوك کردن مواد فرهنگی بسیار علاقمند به شنا سایی توالی فرهنگهای محلی و دلایل تاریخی دگرگونی فرهنگی که بستر این تفاوتها را تشکیل می داد شد. وی در این مطالعات سعی کرد تفاوتهای بین اروپا و خاورمیانه باستان را نشان دهد.

از کتاب های مهم چاید می توان به عصر مفرغ، پیش از تاریخ اسكاتلند، جوامع پيش از تاريخ جزاير بريتانيا، اسكاتلند پيش از اسکات ها و مهاجرت ها پیش از تاریخ در اروپا اشاره نمود. در کتاب عصر مفرغ چایلد به این نتیجه رسید که فلزکاری فنی پیچیده ای است که کشف یك چنین فن آوری کار همه جوامع انسانی نبوده و این ابداع متعلق به جوامعی همانند مصر، بین النهرین و سند می باشد و سپس به اروپا انتشار یافت (انتشار تکنولوژیکی)، وی در کتاب پرتوی نو بر شرق باستان به بیان مهمترین نظریه انتشار گرایی خود پرداخت و آن طرح دو انقلاب نوسگی و شهرنشینی بود که برای اولین بار در خاور میانه اتفاق افتاد و به دیگر نقاط بسط پیدا کرد. وی با تمرکز مطالعات خود بر دو منطقه بین النهرین و مصر معتقد بود که اولین کانونهای توسعه کشاورزی، سفالگری، فلزکاری و ظهور قدرتهای سیاسی را بایستی در این دو منطقه جستجو نمود و سهم اروپا به عنوان اولین ها در انقلاب صنعتی می باشد. چایلد انقلاب کشاورزی در هلال حاصلخیزی را به عنوان یکی از مهم ترین جهش ها ی تکامل جوامع بشری نگریست. براساس نظریه انقلاب نوسنگی وی معتقد بود که افزایش مازاد محصول . . سریعتر از رشد جمعیت بوده که باعث ظهور مرکزیت سیاسی، آغاز زندگی شهری و پیشرفت در صنعتی شدن جوامع انسانی شد. همچنین برخی از نوآوری های مهم همانند فلزکاری از خاورمیانه به خارج از منطقه تا اروپا گسترانده شد. وی با برشمردن ویژگی و خصلت های یک جامعه شهری معتقد بود که اولین انقلاب های شهرنشینی و شکل گیری حکومتها در منطقه شرقی کره زمین روی داد. ویژگی هایی که وی برای یک جامعه شهری بیان نمود عبارتند از:

<sup>48</sup> Serration طبقه بندی تناوبی و یا سری نگاری روشی است که باستان شناسان از این روش جهت بررسی زمان سنجی نسبی استفاده می کنند. براساس این روش هر سبکی در جامعه یک نقطه شروع برای رواج دارد و در مرحله بعدی این ویژگی فرهنگی بطور گسترده ای توسط مردم مورد استفاده قرار می گیرد. در گام سوم با شروع سبکی جدید تداوم سبک قدیم کند شده و رو به زوال می نهد. بنابراین هر ویژگی فرهنگی مدام در حال تغییر است و یک باستان شناس می تواند سبیر تحول اشیا و یا اثار بنایی و توزیع زمانی و مکانی آنها را با استفاده از شیوه طبقه بندی و نمودار در این زمینه مطالعه نماید (برای اطلاع بیشتر در این زمینه رجوع شود به: فاگان 1382، 246-251).

- 1. اندازه: افزایش و گسترش وسعت استقرارها (در نخستین شهرها) به این معنا که (این استقرارها)ماهیت جوامع شهری را در خود بروز داند.
- 2. مازاد محصول: تمركز انباشت سرمایه كه منتج از باج و خراج (مالیات) بوده است.
  - 3. بوجود آمدن بناهای عام المنفعه
    - 4. اختراع خط
    - 5.تشریح علوم دقیقه و پیشگویی
- 6.ظهور و گسترش تجارت با مناطق دور دست در استفاده از کالاها و اشیای منزلتی و شان زا
- 7.ظهور یک جامعه طبقاتی برا ساس میزان توزیع نابرابر مازاد اجتماعی
  - 8.ترکیب و عملکرد یک مرکز شهری
- 9.: جدا شدن بخشی از جمعیتی که در فعالیت های معیشتی (اقتصاد معیشتی) اشتغال داشتند بسوی حرف و صنایع تمام وقت گام نهادند و کالاها به صورت تخصصی تولید شدند (منظور ایجا شغلهای غیر کشاورزی تخصصی همانند سفالگری).
- 10.شکل گیری سازمانهای دولتی براساس روابطی فراتر از خویشاوندی و ارضی
  - 11.ظهور هنر طبیعت گرایی (Childe 1950)

چایلد بعدها دو کتاب مهم سیر تاریخ و تطور اجتماعی را که به عنوان شاهکار چایلد به حساب می آید به عنوان آخرین مجموعه کتابهایش به چاپ رساند. چایلد گرچه در اوایل به رهبرد تموجی از فرهنگ علاقه ای بسیاری داشت ولی بعدها و بخصوص در دو نیمه اواخر عمرش به موضوعات با ستان شنا سی اجتماعی و مارکسیدستی روی آورد و سعی نمود چگونگی روابط و سازمان تولید جوامع پیش از تاریخ را براساس دیدگاه کارل مارکس تدوین نماید. چایلد در 1935 از شوروی سابق بازدید نمود و شدیدا تحت تاثیر دولت شوراها قرار گرفت که با ایجاد موزه ها و سرمایه گذاری هنگفت در تحقیقات باستان شناسی توجه ویژه ای به حوزه فرهنگ قائل شده بودند. گرچه چایلد به اندیشه مارکسیسم علاقه مند گردیده بود ولی از اینکه با ستان شنا سان شوروی سعی می کردند تا داده هایشان را بر نظریه مارکسیسم بطور کورکورانه تحمیل کنند و موضوعاتی از قبیل انتشار فرهنگی و مهاجرت از سوی آنان نادیده انگاشته شده است را تقبیح نمود.

باستان شناسانی که رهیافت چایلد را پی گرفتند بیشتر به دنبال این بودند که براساس آثار فرهنگی، اقوام ناشناخته باستانی را مطالعه و خاستگاه، خط سیر و روابط آنها را با دیگر اقوام شناسایی کنند. باستان شناسان با جمع آوری انبوهی از داده ها پرسش مشخصی از داده های شان نداشتند که منجر به شناخت مهمی از گذشته بشود. در بعد شناخت ساختار اجتماعی و تغییرات فرهنگی جوامع گذشته باستان شناسی تاریخی فرهنگی به سادگی از کنار آن گذشت و ترجیح داد تا با تاکید

بر گروه ویژه محلی و توالی آن چگونگی رشد و نفوذ آنرا در جوامع همجوار تبیین نماید. طرفداران چایلد توجهی به تکامل فرهنگی نداشته و سعی در شناسایی قلمرو فرهنگی جوامع گذشته داشتند. یکی از دلایل اصلی یك چنین ناکارآمدی در مشرب فکری باستان شناسی تاریخی فرهنگی به این خاطر بود که درك آنها از باستان شناسی دارای رهیافت های عامیانه بوده و جوامع انسانی را به گروه های مختلف که در نقاط گوناگون زندگی می کردند نگریسته اند. باستان شناسی تاریخی-فرهنگی که متاثر از قوم شناسی است از قرن نوزدهم به بعد سعی کرد به طبقه بندی گروهها، آداب و رسوم، مواد فرهنگی بپردازد. در این راهبرد عامل اصلی تغییرات اجتماعی انتشار و مهاجرت است که از یك محلی شروع می شد و سپس خصلت منطقه ای یافته و در سطوح گسترده ای انتشار می یافت.

آنچه که باستان شناسی در قبل از دهه 1960 میلادی انجام میی داد را می توان در تعریفی که گوردون چایلد از فرهنگ ارائه داده است جستجو نمود. وی می گوید:

مجموعه ای از اشیا که مکرراً به همراه یکدیگر در اسکانگاه هایی از یک سنت به چشم میخورد ما را با ویژگی هایی از قبیل ابزار، جنگ افزارها، زیور آلات، خانه ها، سنت های تدفین و اشیای آئینی آشنا می سازد. فرض را بر این می نهیم که این ها نمودی بارز از سنن اجتماعی است که مردم را به یکدیگر پیوند می داده است. گاهی می بینیم که تمامی این مجموعه از جایی به جایی دیگر می رود. این پدیده حاکی از آن است که مردم از جایی به جایی نقل مکان کردند پدیده حاکی از آن است که مردم از جایی به جایی نقل مکان کردند

یك چنین تعریفی از فرهنگ را می توان راهبرد هنجاری<sup>49</sup> نامید که متاثر از دو فرض است: 1) ابزارها بیانگر هنجارهای فرهنگی و عقاید انسانها هستند 2) و ایان هنجارها به تعریف چگونگی فرهنگ می پردازند. چایلد فرهنگ را همانند دارالفنونی می بیند که وابسته به رفتار های متفاوتی است که با هم اتفاق افتاده تا بیشتر بیانگر رفتاری واحد باشد. از دیدگاه باستان شناسی سنتی گذشته را بر اساس كارابزارها ميى تصوان به دستجات مختلفي تقسيم بندى كرد و کارابزارها را به عنوان فرهنگ باستان شناسی نام گذاری کرد (مثلاً فرهنگ نوع چشمه علی). یك باستان شناس سنتی با تعدیل فرهنگ های باستانی و انسان معتقد است که کارابزارها بیانگر هنجارها و عقاید فرهنگی هستند. در این راهبرد تشابهات و تفاوتها وجوه ممیزه بین فرهنگ ها می باشد. در نقد این تفکر می توان گفت که با تاکید بر تع میم کلی از سطح تکا مل و پیشرفت های اقتصادی-اجت ماعی، با فت معیشتی، مبادله کالا و تجارت، سلسله مراتب اجتماعی دو جامعه ای که از لحاظ سبك سفال و يا غيره متفاوت هستند را مورد مطالعه قرار داد. باستان شناسی هنجاری بر راهبردهایی که یك فرهنگ را از فرهنگ دیگر همانند وجوه تفاوتها، تمایزات، خصوصیات ویژه، شکل خاصی از

Normative 49

خانه ها و قبور، تفاوت بین زیکزاکهای نقش یك ظرف سفالی با سفال دیگر متمایز می كند توجه دارد و از خصوصیات مشترك این جوامع غافل ماند.

دومین خصلت راهبرد هنجاری آن است که فرهنگ بصورت غیر قابل تغییر نگریسته شده است. در راهبرد هنجاری اشیا بیانگر ایده های مشترك می باشند. مثلاً اگر از یك باستان شناس سنتی سئوال شود که چرا شکل خانه ها، فن سفالگری و آداب تدفین در دوره نوسنگی تغییر پیدا کرد و منشاء این تغییرات از کجا می باشد؟ ساده ترین جواب آن است که این تغییرات برونزا است و گروههای انسانی خارج از جامعه منشاء هر نوع تحول هستند. یك چنین تاثیر پذیری می تواند بوسیله انتشار و مهاجرت گروههای انسانی صورت پذیرد و گسترش عقیده ای در نتیجه تماس بین گروهها بوده است. در باستان شناسی هنجاری دو موضوع در اولویت اول است. اول ارائه توالی گاهنگاری فرهنگی، به این صورت که فرهنگها همانند رشته قطاری لیست شده اند که بوسیله حلقه هایی به هم متصل می با شند. دوم تهیه نقشه ای که مهاجرت انسانها و یا انتشار ایده ای را از منطقه ای به منطقه دیگر نشان می دهد. توصیف اشیاء و شناخت فازهای فرهنگی یك دوره و تغییرات حوزه های فرهنگی از شاخص های مهم باستان شناسی هنجاری است. این فرهنگ دنباله فرهنگ قبلی است و این نوآوری تا این میزان انتشار و گسترش یافت. سبك و سیاق بسیاری از با ستان شنا سان پیش ازتاریخ سنتی همانند مورخین سنتی می باشد و به صورت وقایع نگاری عم ل می کنند. باستان شناسان سنتی راهبردهای تشریحی همانند چرا این سبك تغییر كرد و یا چرا این فرهنگ بسط و گسترش یافته و دلایل این تغییرات چه بوده است را کمتر مورد توجه قرار دادند. لوئیس بینفورد این نوع نگرش به تغییر فرهنگی را بصورتٔ منظر تموجی از فرهنگ $^{50}$  تعبیر می نماید و آنرا همانند کاریکاتوری می داند که با ستان شنا سان سنتی جهان پیش از تاریخ را شبیه استخری ترسیم می کنند که وقتی نوآوری به هر دلیلی در یك جایی اتفاق افتاد می بایستی در جهت های مختلف گسترانده شود همانند قطره آبی که از صخره ای می چکد و در تمامی سطوح سیال است.

یکی از رهاروردهای مهم باستان شناسی تاریخی- فرهنگی بوجود آمدن باستان شناسی ملی نه تنها در خطه اروپا بلکه در دیگر نقاط جهان گردید. باستان شناسان تاریخی-فرهنگی همانند مورخین ملی گرا سعی نمودند تا سطح غرور ملی و روحیه ملتها را براساس پژوهش هایشان تقویت نمایند. این جریان بیشتر در بین ملت هایی رواج یافت که توسط قدرتهای برتر در طی تاریخ به نوعی تحقیر شده و احساس حقارت و سرشکستگی می نمودند. اینان از طریق باستان شناسی سعی نمودند تا روحیه صدمه دیده ملتها را التیام ببخشند. شاهد مثال اینان دولتها و ملت هایی از جهان سوم همانند ایران، عراق، مصر، اسرائیل، و کشورهای افری قاره آمریکا هستند. کلام پایانی اینکه باستان شناسی تاریخی-فرهنگی با دیدگاه تموجی تغییرات فرهنگی را به صورت جاری شدن قطره ای برروی نقشه ترسیم نمود که این قطره به هر طرف خواست حرکت نموده و نفوذ کرد. با ستان شناسان شناسان

An aquatic view of culture 50

هذ جارگرا بدون اینکه بتواند چهارچوبی جامع نگر را برای تطور فرهنگی انسان پیشنهاد نماید جوامع انسانی را همانند انسانی تشبیه نمودند که در سه مرحله از کودکی به سن بلوغ رسیده و سپس در دوران پیری رو به افول نهاد. در این بین ممکن بدن انسان در نتیجه امراض و یا حادثه ای دچار آسیب شده و نهایتاً به مرگ وی منجر شود. باستان شناسان هنجار گرا بیشتر بر جزئیات تاکید داشتند و از راهبرد های جهانشمول پرهیز نموده و بسیار ذهنگرا بودند. اینان براین باور بودند آنچه که باعث خلق اثری شده ناشی از ذهنیت سازنده آن بوده است. اگر از یك ذهنگرا پرسیده شود که چرا این خمانه بدین صورت ساخته شده است؟ پاسخ وی این است که این امر ناشی از هنجارهای فرهنگی است و آنچه که از ذهن سازنده شئی تراوش کرد به عینیت در آمد. با همه انتقاداتی که بر باستان شناسی تاریخی- فرهنگی شد و باستان شناسان رویکردهای جدیدی به داده های باستان شناسی بعد از دهـه 1960 داشـتند ولـي هنـوز باسـتان شناسـي تـاریخي فرهنگـي از طرفداران زیادی برخوردار است و امروزه موج جدیدی از باستان شناسان تحت عنوان باستان شناسان نو انتشارگرا به مطالعه چگونگی دگرگونی جوامع انسانی در گذشته پرداخته و بشدت از نظریه هایشان دفاع می

### باستان شناسی نو $\frac{51}{2}$

همانطور که می دانیم باستان شناسی نو با تاثیر از رویکردهای نوین در حوزه علوم انسانی در دهه شصت و اوایل دهه هفتاد در آمریکا و ارو پا روش های ارز شمندی در تبیین و تفسیر گذشته جوا مع انسانی ارائه داد. باستان شناسی نو در مطالعات خود بر دو راهبرد باستان **شناسی علمی** و **موضوعات انسان شناسی** اصرار ورزید و با خط بطلان بر شیوه ها و رویکرد های با ستان شنا سی سنتی رو شهای نوینی را برای شناخت گذشته جوامع انسانی ارائه داد. همانطور که در فصل قبل اشاره شد باستان شناسان سنتی وقتی مواجه با سفالی جدید در یك مقطع زمانی و مکانی خاص در منطقه ای می شدند سعی می کردند توزیع مکانی آنرا در محل های مختلف و یا در لایه های با ستانی مشخص نمایند و تلاش دا شتند تا آن را در قا لب فرهنگ با ستان شناختی $^{52}$  جای دهند. از دیدگاه باستان شناسی سنتی، فرهنگ ها در بقایای مادی منعکس می شود و اشیا بیانگر گروهی ویژه و یا قومی به خصوصی است. بدین طریق باستان شناسان از اسامی دلبخواه برای نامگذاری فرهنگ ها استفاده کرده و تاکید زیادی بر جمع آوری داده ها داشتند بدون اینکه شناخت بهتری از جوامع پیش از تاریخ ارائه دهند. در واقع باستان شناسان با انباشت داد ه های جمدید بر روی هم بدون تغییر محسوسی، یافته های جدید را با همان چهارچوب و توالی فرهنگی گذشته به چاپ می رساندند. حال آنکه با ستان شنا سی جدید با بهره گیری از راهبرد های علمی توانست پرتوی نو و عمیقی از گذشته انسان ارائه دهد.

دلیل دیگری که چرا باستان شناسی تاریخی- فرهنگی نتوانست به طرح مسائل انسان شناسی بپردازد این بود که باستان شناسان سنتی با جدا سازی کارابزارها و توصیف و طبقه بندی جزئی آنها توجهی به سازندگان اشیا، نداشتند. باستان شناسان سنتی بیشترین وقتشان را صرف پیدا کردن شیئ نو و چگونگی گسترش کارابزارها از نقطه شروع آن به سایر مناطق نمودند. حال آنکه مطالعه ساختار اجتماعی جوامع انسانی و سیستم های فرهنگی از جایگاهی در این مطالعات برخوردار نبود. به عکس، باستان شناسان نوگرا تلاش داشتند تا با جداسازی و مطالعه فرآیندهای مختلف که در درون جامعه و بین جوامع فعال هستند، روابط انسان با محیط طبیعی، ساختار معیشتی، اقتصادی و روابط اجتماعی درون جامعه را مورد مطالعه قرار دهند.

ویژگی ها و خصلت های باستان شناسی جدید را می توان به صورت زیر خلاصه کرد: اول تاکید بر تطور فرهنگی $^{53}$ . ریشه یك چنین تفکری به مطالعات داروین برمی گردد. از دیدگاه باستان شناسی جدید جوامع انسانی می توانند از ساده ترین مرحله تا پیشرفته ترین مرحله

New Archaeology 51

Archaeological Culture 52

cultural evolution <sup>53</sup>

تکاملی تقسیم بندی شوند. از این منظر فرهنگ ها از یك مرحله به مرحله دیگر روند تکاملی خود را طی می کنند و به مرحله پیشرفته تری گام می نهند. این روند تطوری با شکل گیری جوامع ساده گروهی $^{54}$  آغاز و سپس پیچیدگی سیا سی، اجتماعی و اقتصادی با ظهور جوامع قبیله ری کا پیپی کی گئی ہے۔ ای کی حاکم نے شین <sup>56</sup> و شہری طی ماسیر نے مود و جوا مع بے صورت ا مروزی درآمدند. این رهبرد، دیدگاه تموجی فرهنگ را که با چکیدن قطره ای بر روی نقشه پخش می شود را رد میکند و بجای آن بر رابطه پویایی استفاده شد. واژه تطور انتخاب آگاهانه ای است که بر کلیت<sup>58</sup> تاکید می نماید تا امری ویژه <sup>59</sup>. فرهنگ ها ممکن است در نوع جواهر آلات، سفال و فرم خمانه متفاوت باشند و نقش یك سفال زیك و دیگری زاك باشد ولی هر دو جامعه ممکن است که در یك سطح از تکامل اجتماعی قرار داشته باشند. به طور مثال برای باستان شناسان نوگرا چگونگی ورود انسان از جوامع حاکم نشین به جوامع شهری مهم بوده بدون اینکه تفاوت های سبكِ سفال این دو مورد توجه قرار گیرد. دوم تاكید بر تفکر سیستمیک  $^{60}$  با این صورت که انسان خود را با ماورای طبیعت تطابق می د هد $^{61}$ . برای تشریح این د یدگاه مثالی می زنیم. همه حیوانات جهت بقاء، بدن خود را با محیط طبیعی تطبیق می دهند همانند زرافه با گردن بلند خود می تواند به قسمت های بالای درخت ساوانا دسترسی داشته باشد و یا خرس قطبی با یوست ضخیمش می تواند در سرمای قطب شمال زندگی کند. تطابق انسان از طریق فرهنگ است که این تطابق در خمارج از بدن صورت می گیرد که بینفسورد آنسرا extrasometic نامیسده است. بنابراین فرهنگهای جوامع انسانی در گذشته به این صورت نبوده اند که به طور اتفاقی هنجارهایی را دریافت کرده باشند بلکه بخش های مختلف سیستم در ارتباط و تعامل با یکدیگر به عنوان بخشی از سيستم عمل نموده اند.

دو خصلت باستان شناسی جدید عبارت است از تعمیم و اطلاق کلی بر امری به این صورت که فرهنگهای مختلف ممکن است که سبك سفالینه هایشان متفاوت باشد ولى از لحاظ سيستم اجتماعي داراي ساختار مشابه بهم با شند. دوم نگاه مثبت 62 به آنچه که یك با ستان شناس می خوا هد انجام د هد. یکی از ویژگیهای باستان شناسی سنتی نگاه بدبیناًنه 63 آنان به این که یك با ستان شناس هرگز قادر به باز سازی مذهب و مطالعه ساخت اجتماعی جوامع گذشته نخواهد بود و فقط قادر به ارائه گاهنگاری می باشد. سوم اگر فرهنگ تطابق یافت، این تطابق با محیط

Band societies 54

Tribe societies 55

Chiefdom societies 56

Internal dynamic 57

Generalization 58

Particularization 59

System thinking 60

Culture as a extrasometic means of adaptation 61

Optimistic 62

Pessimism <sup>63</sup>

طبیعی بیرون بوده است. کنت فلانری در این زمینه می گوید که یك باستان شناس بایستی کل ساختار زیست بوم را در مطالعات خود مد نظر قرار د هد. لذا باستان شناسان نوگرا علاقمند به موضوعاتی همانند ماتریالیسم فرهنگی  $^{64}$ ، زیست بیوم فرهنگی گردیده و مطالعات ماورالطبیعه از اهمیت کمتری برخوردار شد. بنابراین باستان شناسان نوگرا با استفاده از علوم میان رشته ای همانند استفاده از کربن  $^{14}$  برای تاریخ گذاری محوطه های باستانی، مطالعه استخوان حیوانات و برای شناسی دیرینه برای باز سازی اقتصاد و معیشت جوامع انسانی بمیزان بسیار زیادی باستان شناسی سنتی را دجار چالش نمودند.

چهارمین خصلت باستانشنا سی جدید تاکید بر راهبرد های علمی بود. باستان شناسان نوگرا به این نکته پی بردند که باستان شناسان سنتی با استفاده از روش تاریخ سنتی به ترسیم رویدادهای تاریخی پرداخته و بازسازی وقایع تاریخی در صدر مطالعاتشان قرار گرفته بود. کتابی که واتسون، لبلنس و ردمن در 1972 به نگارش در آوردند را می توان به عنوان یکی از کارهای در خور توجه دهه هفتاد میلادی نام برد. . اینان در کتابی تحت عنوان <u>توضیح در باستان شنا سی <sup>65</sup> ب</u>ه این موضوع پرداخنتد که پیشرفت باستان شناسی در این است که فرضیه ها از طریق راهبرهای علمی مورد آزمایش قرار بگیرد. براساس دیدگاه فلسفه علم راهبرهای عدسی سورد ارسیس سرار بیار اور کی و میلی که در کارهای کارل همپل $^{66}$  مورد پژوهش قرار گرفت اینان راه علمی دستیار دانش عدنی را به روش استدلال "فرضی-استنتاجی $^{67}$  دانستند.  $^{7}$ دستیابی به دانش عینی را به روش استدلال "فرضی-استنتاجی در این روش تنها راه معتبر استنتاج است که دارای قوانین جهان شمول بوده و زمان و مکان در آن را هی ندارد. اینان معتقد بودند که باستان شناسان در توصیف دگرگونی فرهنگی بایستی از راهبرد های علمی بهره جویند و در یژوهش هایشان ملاحظات زیر را در نظر بگیرد 1) تبیین دقیق و واضح نظریه ها و تبیین دقیق پرسش ها قبل از گردآوری داده ها 2) آزمون و یا آزمایش فرضیه بر داده ها و پیش فیرض های مطرح شده در نظریه 3) پایه گذاری قوانین و اصولی که بتواند به آزمایش نظریه بپردازد. با داشتن یك چنین اصول و قوانینی بود که با ستان شنان توانستند به استنتاج در با ستان شنا سی بپردازند. متاسفانه تاکید بیش از اندازه اینان بر علوم انتقادات زیادی را بعدها در برداشت (در فصول بعد به نواقص دیدگاه جهانشمولی این دسته از باستان شناسان پرداخته خواهد شد). این نوع نگرش بر بسیاری از باستان شناسان همانند لوئیس بینفورد مورد استقبال قرار گرفت که بر دانش عینی تاکید داشته و سعی می کردند از امورات ذهنی که ساخته و يرداخته ذهن يژوهشگر است بشدت دوري كنند.

پنجم تاکید بر پویش فرهنگی $^{68}$ : پویش را می توان به عنوان شاه کلید با ستان شنا سی جدید به حساب آورد. هدف با ستان شنا سی پویشی (روند

Cultural materialism 64

Explanation in archaeology: An explicitly scientific approach 65

Carle G. Hampel <sup>66</sup>

Hypothetico-deductive reasoning (H-D) <sup>67</sup>

Cultural process 68

محور) تشریح $^{69}$  داده ها می باشد تا توصیف صرف $^{70}$  اشیاء و تاکید بر چرایی است تا ارائه جدول زمانی. باستان شناسان سنتی که بازسازی توالی فرهنگی را هدف اصلی تحقیق قرار داده بودند گرچه ممکن بود در مواردی سارزشمند بوده باشد ولی عاجز از تبیین است. اینکه چرا در جامعه ای تغییراتی بوجود آمد و جوامع انسانی چگونه از مرحله ای به مرحله دیگر متحول شده اند از ویژگی های شآخص باستان شناسی جدید بوده است. به طور مثال باستان شناسان سنتی عاجز از اینکه چرا نوآوری هایی همانند فلز کاری و یا کشاورزی رشدی تند و یا کند در گذشته داشت. در نتیجه یکی از نکات مهم باستان شناسی جدید موضوع چرایی می باشد بوده است. مثلاً اینکه نقش سفال زیك باشد و یا زاك اهمیتی نداشته بلکه مبادله سفال و تخصص پذیری حرفه ها و فنون مهم بوده و ارائه نـموداری از روند تـکاملی مبادله سفال در دو بـعد زمانی و مکانی از اهمیت والایی برخواردار بوده است. باستان شناسان جمدید علاقمند به مطالعه تغییرات فرهنگی در بستر زمان و به صورت تطوری بوده اند. بسیاری از باستان شناسان جدید به این نکته اشاره داشتند که اگر می خواهی به کار انسان شناسی بپردازی نقطه اصلی شروع از زمان حال است و در تقابل با باستان شناسان سنتی بر پویش فرهنگی تاکید کردند. در واقع باستان شناسان سنتی به توصیف ساده یك سری وقایع پراكنده همانند جنگ ها، مرگ و زندگی پاد شاهان پرداخته بودند بدون اینکه به تشریح این فرآیند به پردازند.

ششم تاکید بر واضح سازی اهداف و زیربناها. یك پژوه شگر خوب از دریافت های حسی و تصورات مبهم اجتناب ورزیده و اهداف و علائق خود را به طور واضح مشخص می کند. نمونه ای از این راهبرد را می توان به شیوه طبقه بندی فرم سفال بر اساس تقویم زمانی عنوان کرد. با استفاده از چنین شیوه ای باستان شناسان به ارائه گاهنگاری پرداخته و ساخت ظروف بزرگتر را در بستر زمان تبیین نموده اند.

هفتمین خصلت با ستان شناسی جدید شناخت متغیرها <sup>71</sup> در با ستان شناسی است و یکی از راه کارهای شناخت این متغیرها استفاده از آمار است. با ستان شناسان در گذشته توجه عمده ای به محوطه های باستانی بسیار بزرگ و علاقه زیادی به اشیایی که ارزش زیبایی شناسی دا شتند را معرفی و مطالعه می کردند، حال آنکه باستان شناسان جدید معتقدند که برای تجزیه تحلیل استقرارهای مهم شهری می باید ست استقرارهای پیرامونی را نیز بطور همسان مورد مطالعه قرار داد. توجه یکسان به همه استقرارهای دوران شهرنشینی در منطقه مورد مطالعه به پژوهشگر این امکان را می د هد تا روابط درون و بین استقراری جوامع دوران شهرنشینی را مورد مطالعه قرار دهد. خصلت دیگر باستان شناسی جدید مسئله شناخت متغیر ها و نوع آوریهای و سیع در نمونه برداری و تکنیکهای میدانی نمود.

Explain <sup>69</sup>

Describe 70

Variability 71

از دامان باستان شناسی نو افراد زیادی پرورش یافتند که می توان از دامان باستان شناسی نو افراد که کتابی را تحت عنوان فرهنگ علم  $^{73}$  به نـگارش در آورد و در آن کـتاب دو موضوع راهبردهای علمی و مفاهیمی همانند سیستم را مورد مطالعه قرار داد. همچنین پژوهش های ژولین استیوارد<sup>74</sup> نیز بسیار ارزشمند بوده است که در فصل تطور فرهنگی به تفصیل به نتایج پژوهش های ایندو خواهیم پرداخت. اما والتر تایلور از زمره باستان شناسانی بود که زمینه ساز تحول باستان شناسی در د هه چیهل میلادی بوده است. بواقع وی در کتاب نگاهی به با ستان 'ُ تفکر سیستمیک را در مطالعات با ستان شناختی بنیان گذاری نـمود که از آن به عنوان راهبرد پیوندی<sup>76</sup> نـام برده می شود. وی معتقد بود که باستان شناسان بایستی با عمومیت بخشی در مطالعاتشان و با استفاده از داد ه های مردم شناسی و باستان شناسی به مطالعه تطور فرهنگی جوامع انسانی بپردازند. وی روش تحقیق و اهداف باستان شنا سانی که به مقولات زیبایی شنا سی و مطالعه نقوش روی سفال پرداخته و دیگر داده های کلیدی همانند استخوان حیوانات و گیاه را که می تواند اطلاعات ارزشمندی از حیات اقتصادی جوامع انسانی ارائه دهد را فراموش كردند انتقاد نمود. نقطه نگاه تايلور به روش تحقيق با ستان شنا سان بوده است که به علت روشمند نبودن یژوهش هایشان بسیاری از داده های ارزشمند را در مطالعات خود نادیده گرفتند. براین اساس مدل وی بر رهیافت های پیوندی (پیوسته) استوار است که باستان شناسان برای مطالعات درون- استقراری به اندازه مطالعات برون- استقراری ارزش قائل شوند. مطالعات درون-استقراری شامل شامل توجه دقیق به همه داده های باستان شناسی و ارتباط آن با مسائل پیچیده ای همانند اطلاعات زیست بوم با ستانی، جنبه های کمی و پراکندگی مکانی آثار و همچنین مدارك حاکی از نحوه تولید و کاربرد آنها را در برمی گیرد. یك چنین نگرشی به شناخت فرآیندهای درون-فرهنگی که ک مک می کند. زمانی که این اطلاعات با مطالعات بیرون استقراری همانند ارتباط با دیگر فرهنگها همراه می شود راه برای شناخت وضعیت جوامع انسانی گذشته هموار می شود.

نمونه ای از تفاوت مکتب باستان شناسی جدید با سنتی را می توان به مطالعه مگالتیکها در اروپا مشاهده نمود. با ستان شناسان سنتی در مطالعه مگالتیکها به تاریخ گذاری، تایپولوژی و مسئله انتشار فرهنگ پرداختند. باستان شناسانی همانند کلین دانیل با توصیف مگالتیکها به دسته های کوچك تر چگونگی پراکنش آنان را در مدیترانه و کناره های آتلانتیك مورد مطالعه قرار دادند. این دسته از باستان شناسان بدون استفاده از شیوه تاریخ گذاری کربن 14 تشابه بین مگالتیکها را نا شی از تاثیر و تاثر فرهنگها دانسته و باور دا شتند که منشاه مگالتیکها در شرق مدیترانه بوده است. مطالعات کولین رنفرو بدرستی مگالتیکها در شرق مدیترانه بوده است. مطالعات کولین رنفرو بدرستی نشان می د هد که این اندیشه تا چه حد نادر ست بوده است. وی با

Leslie White 72

Science of Culture 73

Julian Steward 74

A study of Archaeology 75

Conjunctive approach <sup>76</sup>

استفاده از شیوه تاریخ گیداری مطلق کیربن 14 نشان داد که مگالتیکهای کناره های آتلانتیک بسیار قدیمی تر از مگالتیکهای مدیترانه می باشند. رنفرو بجای باستان شناسان سنتی که با نشان دادن فیلش هایی سعی نمودند تا منشا آنان را پیدا کنند به طرح این پرسش پرداخت که اصولاً چرا جوامع گذشته چنین بناهای را ساختند؟ و می گوید ما می بایستی با توجه کمتر به گاهنگاری و انتشار فرهنگی پیشتر بر فرآیند فرهنگی توجه کنیم. در واقع بجای ارائه گاهنگاری و توصیف اشیا باید به تشریح پدیده مگالتیکها پرداخت. از نظر رنفرو مگالتیکها برداخت. از نظر رنفرو مگالتیکها بیداخت و از نظر رنفرو مگالتیکها بدیانگر حدود و ثقور استقرارهای جوامع کشاورزی اروپای نوسنگی هستند و زمانی که جمعیت نوسنگی اروپا گسترش یافت جوامع عصر نوسنگی بدین و سیله حدود و ثقور مرزهایشان را نشان دادند. در چنین شرایطی گروههای مختلف انسانی برای در اختیار داشتن ز مین بیشتر به رقابت با یکدیگر پرداختند و این مقابر نمایانگر محدوده های زیر است:

- تاكيد بر تشريح تا توصيف صرف مگالتيكها و پراكندگی آنها.
  - استفاده از داده های مردم نگاری.
  - تاكيد بر عوامل زيست محيطى و چگونگى تطابق انسان با آن.
- نگاه نکردن به مگالتیکها به عنوان شناسایی فرهنگها بلکه تفسیر عملکردی آنها در مجموع سیستم.
  - استفاده نظریه و عمل با هم.

ا مروزه با ستان شنا سی د هه شصت (میلادی) بیش از دیگر مشرب های فکری مورد اقبال و توجه است و همانطور که در فصول بعد خواهیم آورد گرچه انتقاداتی بیر آن وارد شد ولی بعلت استفاده از راهبرد های علمی و استفاده از علوم میان رشته ای در روش تحقیق جایگاه خود در پژوهش های باستان شناسی حفظ نمود.

## <u>نظریه حد وسط و قوم باستان شناسی<sup>77</sup></u>

در حدود یکصد سال پیش توجه برخی از انسانشناسان و باستانشناسان به روش پژوهشی خاصی معطوف شد که در نتیجه آن از سال 1960 میلادی گسترش و تطور علمی زیر شاخه ای موسوم به اتنوآرکیالوژی، به عنوان رویکردی مهم در باستانشناسی نو اجتناب ناپذیر گردید (-David and Kramer 2001: 14 32). اساساً قابلیتها و ویژگیهایی چون ظرفیت بالا، پویایی، روند روبه رشد، و تعامل اندیشه ها در حوزة هر رشته علمی باعث می شود که رفته رِفته شاخهها و زیرشاخههایی از بدنة آن رشد و تحول پیدا کنند. طبیعتاً، بر اساس تعریفهایی که از این شاخهها و زیر شاخههای علمی به عمل می آید و هدفهایی که برای آنها ترسیم می شود روشهای پژوهشی . خاصی جهت دسترسی به آن هدفها اتخاذ میگردد. یکی از مهمترین و طبیعی ترین حالت پس از این مرحله تعاملی است که بین آن شاخهها و زیرشاخه ها حادث می شود که خود باعث بروز رویکردهای نوین علمی می گردد. اتنوآرکیالوژی یا قوم باستان شناسی یکی از پیامدهای چنین تعاملی بین شاخهها و زیرشاخههای انسانشناسی و در واقع برخاسته از ظرفیت انسانشناسی و پویایی باستانشناسی است. تعامل باستانشناسی و قومنگاری که متأثر از تفکر باستانشناسان نو به ویژه لوئیس بینفورد (Binford 1962) بود بعدها توسط روندگرایان مورد تأکید قرار گرفت . (Watson, LeBlanc and Redman 1971)

در واقع یکی از ابهامات و یا چالشهایی که باستانشناسان نوگرا بطور عموم و باستانشناسی روندگرا به خصوص با آن مواجه شده بودند، مسئله نقص داده های باستانشناسی در زمینة انعکاس گذشته اصلی و بکر بود (دارك، 1379: 52، 59 \_ 57). یعنی داده های که از مدارك باستانشناختی حاصل میگردد، هیچ گاه همان داده های گذشته نیستند و به علاوه، خود مدارك هم دائماً در حال دگرگونیاند. لذا میزان اطلاعاتی که از آن مدارك بدست می آید به طور دائم رو به کاهش است (Adams 1991). بنابراین مطالعة روند شکل گیری آثار باستانشناختی و چگونگی دگرگونی آنها پس از شکل گیری و همچنین عوامل مختلفی که به هنگام مصرف آثار و پس از خروج از دور مصرف، آنها را تغییر شکل می دهد، ضروری شد (Raiks 1967; Vita-Finzi 1978; Schiffer 1976, 1987; Barker 1977, 1986).

بدین ترتیب باستان شناس با ایستاییها و پویاییهای فرهنگی و زیست محیطی روبرو شد و در برابرش دادههای تجربی یا مشاهده پذیر و داده های غیرقابل مشاهده رخ نمودند. این امر، ضرورت پیوند بین دادههای حسی و تجربی و غیر حسی را ایجاب نمود؛ یعنی ایجاد ارتباط منطقی بین دادههای مادی و تفسیر آنها. این پل ارتباطی همان مدلهای همگون یا نظریات میانه است که تدوین آنها از طریق مدارك انسانشناختی، منابع تاریخی، باستانشناسی تجربی، باستانشناسی و قوم

Testing, Middle Range Theory and Ethnoarchaeology 77

باستانشناسی میسر گشت ( Binford 1978, 1981, 1983, 1989; Sabloff 1978; Gould 1978, ) در میرسد که در . (1980; Yellen 1977; Kramer 1979; David and Kramer 2001 پرورش و بکارگیری تئوری میانه یا حدوسط، قومباستانشناسی نقش بیشتری ایفاء نموده است. بنابر موارد فوق، ظهور تفکر باستانشناسی نو در دهة 1960 میلادی، که از مبانی، رویکردها، روشها وایدههای مهمی برخوردار بود، بسترهای لازم را برای ظهور رویکردهایی میان رشته ای نظیر قوم باستان شناسی فراهم کرد. این در حالی است که تاکنون شاهد بروز چنین رویکردهایی به مفهوم علمی و روشمند در کشور نبوده ایم. مهمترین عامل در این خصوص، ضعف شدید در اصول و مبانی نظری باستانشناسی و مطرح نبودن پرسش های اساسی برای باستان شناسان داخلی است. اساساً به دلیل عدم بر خورداری ساختارهای آموزشی و پژوهشی از رهیافتهای باستانشناسی جدید، زمینه برای ظهور این زیر شاخه علمی آماده نشده است. ضمن مروری مختصر بر معنا و مفهوم قوم باستان شناسی و تاریخچه شکل گیری و تطور آن در جهان، تکوین مطالعات قومباستان شناسی در ایران و مشربهای فکری و روشهای مربوطه را مورد بررسی قرار می دهیم. در بخش دیگر، این رویکرد را در روشها و منشهای پژوهشی محققان وباستان شناسان ایرانی، جستجو و بررسی خواهیم کرد.

## معنا ومفهوم قوم باستان شناسي

اولین بار در حدود یکصد سال پیش فیوکس $^{78}$  در مقاله ای که درباره سنتهای مهاجرت آمریکاییهای بدوی نوشت، از واژة اتنوآرکیالوژیست استفاده کرد. او این واژه را در معرفی باستان شناس متخصصی بکار برد که به عنوان مقدمات کارش، اطلاعات جامع و گستردهتری را از یك جامعة امروزی که عصر پیش تاریخش را در دست مطالعه و بررسی دارد، گردآوری میکند. فرانك کاشینك<sup>79</sup> و برادران میندلف<sup>80</sup> که به ترتیب در سال های 1886 و 1900 در جنوب غربی آمریکا کار می کردند، قوم باستان شناس مطابق تعريف فيوكس بودند (David and Kramer 2001: 6). مقالة دونالد تامسون را که زیر عنوان تأثیر عوامل فصلی در فرهنگ بشری ارائه شد را میتوان به عنوان نخستین مقاله در زمینة قومباستانشناسی به معنای به نسبت جدیدترش تلقی نمود (Thomson 1939). تامسون نشان داد که تفسیر ابزارها، الگوهای آستقراری و دیگر مشخصه های فرهنگی یکی از قبایل بومی استرالیا موسوم به ویك منکن $^{81}$  در جریان سازگاری با فصل های مرطوب و خشك، بسیار متفاوت است با آنچه که باستانشناسان در موارد مشابه تفسیر می کنند. در سال 1956 کلاین دنتس و واتسون در مقاله ای زیر عنوان باستان شناسیعملی: یافته هائی باستان شناختی از یك جامعه زنده سعی نمودند که قوم باستان شناسی را بطور رسمی به عنوان زیر شاخه ای از انسان شناسی معرفی کنند ( Kleidents and Watson 1965). این مقاله باستانشناس را به انجام کارهای میدانی و جمع

G . W . Fewkes <sup>78</sup>

F . Cashing  $^{79}$ 

Mindeleff 80

Wikminkan 81

آوری اطلاعات مورد نیاز در جوامع زنده، ضمن آشنایی با مبانی نظری لازم ترغیب کرده است. این اطلاعات شامل عملکرد دست سازها و تنوع گونه شناختی آنها، معیشت، و ساختار اجتماعی بود. نویسندگان مقاله همچنین مشخص کردند که از کدام منابع و به چه میزانی می توان فرهنگ غیر مادی را از اطلاعات گردآوری شده استنتاج کرد. اگر چه ایدة اینان مقبولیت یافت ولی بحث و مجادله دربارة نام و مبانی این شاخة علمی برای مدتی ادامه یافت.

بخشی از مبانی چنین رویکردی را می توان در ایدة ارتباط باستان شناسی و انسان شناسی جستجو کرد که حتی در میان برخی از . باستانشناسان پیرو مکتب تاریخ فرهنگی نیز شایع بود و بعدها از دهة 1960 در باستانشناسی نو و بویژه در افکار و نظریات علمی بینفورد گسترش و تبلور یافت (دارك 1379، 20\_2). جدای از واژه اتنوآرکیالوژیست که توسط فیوکس بکار برده شد، باکسار <sup>82</sup> اولین کسی بود که در سال 1957 از اصطلاح اتنوآرکیالوژی در عنوان یك مقاله استفاده كرد (David and Kramer 2001: 6). به موازات رهيافت پژوهشگراني که جوامع باستانی را با جوامع بدوی معاصر یکی می شمردند و اصطلاح پیش از تاریخ زنده را ابداع کردند (دارك، همان: 21)، ریچارد گولد واژة باستانشناسی زندگان را معرفی کرد (Gould 1980). وی این واژه را برای ارجاع دادن به تلاشهای عملی باستان شناس یا قومنگار در جوامع زندة بشری بكاربرد و به رعایت شئونات انگاشتی باستانشناسی در این راستا، تأکید ویژه نمود. به اعتقاد گولد و برخی دیگر، قوم باستان شناسی می تواند چارچوبی بسیار وسیع برای مقایسة الگو ها و انگاشته های قوم نگارانه و باستان شناختی طراحی و تدوین نماید. در سال 1974 اسوالت $^{83}$  و اژة باستان قوم نگاری $^{84}$  را برای توضیح روشی پژوهشی پیشنهاد کرد که به اعتقاد وی از طریق آن کسب اطلاعات مطلوب در حالی است که پاسترون $^{85}$  واژهٔ باستان $^{86}$ ستان قومنگارانه $^{86}$  را به معنی ثبت اطلاعات مختلف مربوط به جوامع زنده ارائه نمود که این اطلاعات می توانند به عنوان مواد تطبیقی در تفسیرهای باستان شناختی مورد استفاده قرار گیرند (David and kramer, Ibid: 9). رابرت آشر در سال این زیر تعریف این زیر  $\frac{87}{1962}$  و ابرای تعریف این زیر  $\frac{87}{1962}$ شاخه بكار برد (Ascher 1962). كرامر و ديويد، اصطلاح قومباستانشناسي را مناسب تر دانسته و به یك اتفاق نظر نسبی در خصوص این واژه و البته به تداوم اختلاف نظر در مورد نام و حوزة قلمرو این زیر شاخه در میان محققان، اشاره کرده اند (David and Kramer, Ibid). اختلاف نظر دربارة نام، تعریف و هدف های زیر شاخه ای که از تاریخچة تطور علمی آن نزدیك به 50 سال زمان می گذرد، همچنان ادامه دارد. جایگاه قوم

J. J. Bauxar 82

W . H . Oswalt 83

Archaeoethnographic 84

A.G. Pastron 85

Ethnographic Archaeology 86

Ethnography For Archaeology 87

باستانشناسی در میان شاخههای انسانشناسی فرهنگی (باستانشناسی، قومنگاری و زبان شناسی) به خوبی توسط دیوید و کرامر مشخص شده است (David and Kramer, Ibid Fig. 1.3). اینان قومباستانشناسی را تلفیقی از رهیافتهای باستانشناختی و قومنگارانه معرفی نمودند که به مطالعه روشمند حوزة مشخصی از فرهنگ مادی یا بخشهای اصلی یك فرهنگ زنده یا حتی بخشهای مختلف یك فرهنگ کامل ودست نخورده می پردازد (جدول 1).

## تاريخچه تطور قومباستانشناسی درجهان

چند سالی است که کتاب شناسی قومباستان شناسی و مطالعات مربوط به  $^{88}$  در حال حاضر بالغ بر 900 آن در شبکه جهانی اطلاعات گشایش شده است  $^{88}$  در حال حاضر بالغ بر 900 فهرست قومباستان شناسی، 1000 عنوان مربوط به علوم وابسته و نزدیك به  $^{50}$  عنوان هم در رابطه با فلسفة این زیرشاخة علمی در این شبکه ها قابل جستجو است. دیوید و کرامر با بررسی این کتاب شناسی، تاریخ قوم باستان شناسی را به سه دورة اصلی  $^{1}$  **غازین، جدید** و متاخر تقسیم بندی نموده اند. **دورة**  $^{1}$  **غازین** که از  $^{1}$  الله که کلاین دنس و واتسون واژة باستان شناسی عملی  $^{12}$  را برای تفهیم معنی قوم باستان شناسی مورد استفاده قرار دادند، شروع می شود و تا سال  $^{1}$  و می شود و تا سال  $^{1}$  ادامه می یابد. **دورة جدید** تطور قوم باستان شناسی که از سال  $^{1}$  و می شود و در سال  $^{1}$  و از ایان می یابد. **دورة متأخر** نطور قوم باستان شناسی که از  $^{1}$  و می شود که به منظور تسهیل در قوم باستان شناسی که از  $^{1}$  و از را به دو دورة کوچکتر به قرار زیر تقسیم کرد: 1) دورة متأخر اول از  $^{1}$  و  $^{1}$ 

دورة آغازین (67 م 1956): بیشتر دست اندرکاران قومباستانشناسی در این دوره، علاقمند به ارتباط دادن آن به باستان شناسی بودند تا قومنگاری و یا انسانشناسی. در این دهه، بحثهایی دربارة نقش قیاس یا همگونی در تفسیرهای باستانشناختی رواج داشت که نمونه این گونه بحث ها را می توان در مقالة مهمی از رابرت آشر (1961 Ascher) و در مباحث وسیع تری چون رویکرد به گذشته از طریق پیوند درون گروهی علومی چون باستانشناسی، قومشناسی، قومنگاری و تاریخ یافت. مقالة کارل حیدر که زیر عنوان فرضیات باستانشناختی و واقعیات قوم نگارانه: گزارشی هشدار آمیز از گینة نو چاپ شد، باعث ایجاد جنبش قابل ملاحظه ای در این حوزه گردید. این مقاله نقطة عطفی برای باستان شناسان محسوب می شد تا به ضعف خود در شناخت جنبههای ارزشمند زندگی در فرهنگهای کاملاً متفاوت پی ببرند (Heider 1961). در اوایل دهة 1960 که حیدر د انشجوی دورة دکترای انسان شناسی در انشگاه هاروارد بود، به مدت 26 ماه در میان قبایل دوگوم دانی 80 در

http://WWW.acs.ucalgary.ca/~ndavid 88

Dugum Pani 89

سرزمین های مرتفع پاپوای غربی در اندونزی تحقیق کرد. موقعی که وی به آنجا رسید آنها تحت حاکمیت حکومت مرکزی نبودند. اینان به استثنای تولید سفال، همة مشخصه های یك فرهنگ شاخص دورة نوسنگی را دارا بودند. نتایج مطالعات حید در میان قبایل یاد شده و انتشار مقالة پیش گفته، تأثیری شگرف بر فرضیات باستانشناسی آن روزها گذاشت. این تأثیرگذاری، با مطالعه بر روی ابزارهای سنگی و طبقه بندی آنها، و بررسی ترك محلهای استقرار، ساختار اجتماعی تكنولوژی و روابط میان گروهی از طریق روش های قومباستانشناسی محقق شد و به باستانشناسان توانایی داد تا با پشتوانة همگونی وسیع تر و کنترل شده تری به مطالعة گذشته بپردازند.

عنوان مقالة حيدٍر نيز جالب توجه بود. وي از واژة <u>گزارش هشدار آميز</u> استفاده کرده است که بعدها توسط بیشتر باستان شناسان برای انجام سایر مطالعات موردی قوم باستانشناسی بکار گرفته شد. اینگونه گزارشها، در خصوص وجود مدل های متنوع به باستانشناسان هشدار داده و آنها را به تیز کردن ابزارهای تحلیلی خود وبهبود انواع ابزارهای تحلیلی جدیدتر، دعوت و تشویق کرده است. در این دورة آغازین، پیشرفت انتشارات در زمینة قومباستانشناسی کند و ضعیف بود و در هر سال به طور میانگین 1/4 نشر صورت یذیرفت. گسترة جغرافیایی مورد مطالعه این زیر شاخه علمی نیز محدود بود. در حالی که آمریکای میانه با استعدادهای متنوع باستانشناختی و جمعیت گسترده نژاد سرخپوست، محققان را بسوی خود جلب کرده بود، گزارش های نسبتا ارزندة قوم نگاری که قبلاً انجام یافته بود باعث ایجاد این باور در بین پژوهشگران آمریکای شمالی شد که به انجام تحقیقات قوم باستان شناسی در این منطقه نیازی نیست. اکثر مقالات نوشته شده ماهیت وجنبة شناسایی واکتشافی داشتند وتعدادی هم دربارة چند نوع از دست سازها بحث کردند. به عنوان مثال، تك نگاری رايموند تامپسون دربارة ساخت سفال توسط اقوام امروزی مایا در یوکاتان، در مقایسه با توصیف های قوم نگاری وپژوهشهای باستانشناختی کار متفاوتی بوده است که می توانست در یك مطالعة دامنه دار مبتنی بر استنتاج های باستانشناختی مورد استفاده قرار گیرد (Thompson 1958). یکی از انتشارات مهم در این دهة آغازین تطوری، مجموعة مقالاتی است که در سال 1956 توسط فردريك ماتسون (Matson 1965) با عنوان انسان و سفال ویراستاری گردیده است. مهم ترین مقالات این مجموعه، مباحثی با عناوین زیر بوده اند: تغییر در الگوی تولید سفال امروزی شمال آفریقا از نظر کمیت، شکل و تزیین توسط هلن بالفت؛ جامعه شناسی سفال: پرسشها و فرضیاتی برخاسته از مکزیك معاصر توسط جورج فاستر؛ و بوم شناسی سفال: رویکردی به مطالعة فرهنگ های اولیة خاور نزدیك توسط فردریك ماتسون.

c دوره c تطور علمی قوم باستان شناسی جدید (c 81 یا 1968): باستان شناسی در دهه شصت در آمریکا با پژوهش های لوئیس بینفوردc در زمینه قوم

<sup>90</sup> بینفورد در 21 نوامبر 1930 در نورفولك ویرجینیا بدنیا آمد. وي پس از كسب لیسانس در سال 1957 در دانشگاه كالفرنیاي شمالي موفق به كسب درجه فوق لیسانس از دانشگاه میشیگان در سال 1958 شد. وي سپس تحصیلات خود را در همان دانشگاه ادامه داد و موفق به كسب دكتر ا در سال 1964 شد. از آن پس وي در دانشگاههاي مختلف به تدريس انسان شناسي پرداخت و به خاطر پژوهش هاي ارزشمندش موفق به كسب

باستان شناسی وارد مرحله جدیدی شد که از آن به نام باستان شناسی نو نام برده می شود. بینفورد معتقد بود که می توان با استفاده ار نظریه حد وسط بین گذشته و حال ارتباط برقرار نمود. مثلاً از طریق مقایسه شیئی مورد استفاده در جوامع کنونی با مشابه آن، که از بافتهای باستان شناختی بدست می آید، می توان به تفسیر عملکرد شیئی باستان شناختی پرداخت. از نظر بینفورد داده های باستان شناختی همانند استخوان، سفال، سنگ و غیره شواهد ایستا<sup>91</sup> از زمان حال میباشند. آنچه که یك باستان شناس انجام می دهد تبیین روند پویایی جوامع گذشته است. وی نظامهای فرهنگی را دارای عملکرد می داند و رفته رفته رو به تکامل گذاشته و تغییر نموده اند. از آنجایی که علم به تفسیر کلیات می پردازد، لذا باستان شناس با تاکید بر نظریه عام، فرآیند پویایی جوامع را مطالعه می نماید. لوئیس بینفورد برای ایجاد ارتباط بین دو مقوله ایستایی و پویایی، به طرح نظریه حد وسط می پردازد که بین این دو مقوله قرار می گیرد. برای مثال ممکن است که در تعدادی از قبور یك قبرستان اشیاء متعدد و مختلفی کشف شده و حال آنکه در قبوری دیگر با اشیاء بسیار کم روبرو شویم و در بعضی دیگر اصلا چیزی یافت نشود (داده های ایستایی). بنابراین استنباط ما ایّن است که یك چنین نابرابری در پراکندگی اشیاء داخل قبور از نابرابریهای اجتماعی آن جامعه بوده انعکاسی (داینامیك/پویایی گذشته). در نتیجه یك باستان شناس با چنین روشی پایگاه و منزلت اجتماعی فرد و یا افراد متوفی را مورد مطالعه قرار میدهد. با مثالی دیگر، ممکن است در پژوهشی باستان شناسی مشخص شود که اندازه و تعداد اتاقها در بستر زمان گسترش یافته است که خود نشانگر افزایش جمعیت در آن محل در طول زمان است. چنین راهبردی نظریه حد وسط نامیده میشود. بنابراین، باستان شناس می تواند با گذر از داده های صرف ایستا روابط پویایی جوامع گذشته را تبیین نماید. بینفورد بدین وسیله با گذر از روابط ایستایی به تحلیل روابط پویایی جوامع گذشته پرداخت و توانست از داده های جزء به بحث در باره نظریه عام (عمومیت بخشی در باستان شناختی) بپردازد. یکی از شاخصه های پژوهشهای بینفورد این است که به شدت به پژوهشهایی که دارای ساختار غیر نظری هستند تاخته و معتقد است که مطالعه جوامع گذشته بدون استفاده از نظریه فاقد هر گونه ارزشی است. وی در این زمینه می گوید که یك باستان شناس هرگز قادر به درك اینکه یك ابزار ساز دوران نوسنگی چگونه ابزارش را می ساخته، خرده ابزارها چگونه در اطرافش پخش می شده، و حیوانات را چگونه پوست می کنده و یا قصابی می کرده، نیست. اما می توان با استفاده از قوم نگاری به بخشی از این گونه پرسش ها پاسخ داد. پژوهش های قوم باستان شناسی ً

درجه استادي از مراكز علمي مختلفي در آمريكا گرديد. بينفورد نقش كليدي در توسعه باستان شناسي جديد در آمريكا در دهه 1960 و 1970 داشت. وي كه بيشتر در پيش از تاريخ آمريكاي شمالي تخصص داشت بشدت از باستان شناسي توصيفي نار اضي بود. مهمترين مقاله اي كه در آن زمان به نگارش در آورد مقاله اي بود بنام باستان شناسي به مثابه انسان شناسي  $^{90}$  كه آنرا در كتابي كه بصورت سلسله مقاله بوده است (چشم اندازي جديد به باستان شناسي  $^{90}$ ) به چاپ رساند. بينفورد با استفاده از باستان شناسي پويشي تكنيكهاي جديدي را براي مطالعه جوامع گذشته همانند استفاده از داده هاي قوم نگاري، باستان شناسي تحربي و شكل گيري محلهاي باستاني  $^{90}$  پيشنهاد نمود.

Static record 91

Ethnoarchaeology 92

بینفورد در بین قبایل نانامیت اسکیموها $^{93}$  در سال  $^{1978}$  بیانگر تلاش وی در نشان دادن عوامل رفتاری و محیطی در استفاده از گوزن شمالی و پراکندگی استخوان این حیوان می باشد. بینفورد در مطالعات دقیقش نشان داد که فاکتورهای کوچك اتفاقی و عوامل وضعی مانند طول سال، آب و هوا، شرایط زمین (چون برف و یخ زدگی سطح زمین) اندازه و ترکیب نیروی کار و تکنولوژی می توانند در پراکندگی استخوانها نقش داشته باشند. وی معتقد بود که عوامل وضعی  $^{94}$  فوق از اهمیت بیشتری داشته باشند. وی معتقد بود که عوامل وضعی $^{94}$  فوق از اهمیت بیشتری در نسبت با عوامل فرهنگی $^{95}$  در چگونگی پراکندگی مجموعه استخوان های قبایل نانامیت نقش داشتند (وی سپس داده های خود را با داده های باستانشناسی مقایسه نمود). بینفورد با استفاده از نظریه حد وسط تلاش کرد تا با استفاده از راهبردهای علمی پراکندگی بقایای استخوان حیوانات را در محل های باستانی تشریح نماید.

از منظر بینفورد مطالعات قوم نگاری دارای ماهیت واقع گرایی  $^{96}$  می باشند که باستان شناس با مشاهده و ثبت شواهد قوم نگاری که در یگ مکان زنده و واقعی اتفاق می افتد به بازسای گذشته می پردازد. نهای تأ چنین مطالهٔ عاتی با ستان شنا سان را به استفاده از با ستان شنا سی تجربی  $^{97}$  تهویق نهود. کار های تجربی بورداز و دیگر با ستان منا سی تجربی  $^{97}$ شناسان در تولید ابزارهای سنگی نمونه ای از رویکرد باستان شناسی تجربی است. خرده ابزارهایی که با تولید ابزارهای سنگی در این زمینه بوجود آمد به باستان شناس کمك کرد تا با الهام گرفتن از چنین کاری فرآیند تولید ابزارهای سنگی و عملکرد آنان را در مقاطع مختلف بازسازی نمایند. یکی از نتایج چنین کاری با عث تجدید حیات قوم نگاری شد. گرچه قبل از بینفورد کارهای قوم نگاری مختلفی انجام گرفته بود ولی بینفورد معتقد بود که این کارها بایستی بوسیله باستان شناسان و با تاکید بر پرسشهای مشخص و ارتباط بین گذشته و حال صورت پذیرد. در واقع قوم نگاران طیف وسیعی از موضوعات را مورد مطالعه قرار داده بودند بدون اینکه توجهی به رابطه بین فعالیت های ان ِسان و مواد با ستان شنا سی دا شته با شند. کتاب در جستجوی گذشته <sup>98</sup> در واقع بعنوان شاهکار بینفورد به حساب می آید. بینفورد علاقه خماصی به دوران موستری داشت. دوره موسترین حلقه ارتباطی بین دوران پارینه سنگی قدیم و جدید است که در نقاط مختلفی از اروپا و بخصوص در فرانسه شنا سایی شد. دوران موستری دارای خصوصیات ویژه ای بود و نوع خاصی از ابزارهای سنگی که بوسیله با ستان شناس فرانسوی فرانسیکو بوردز <sup>99</sup> طبقه بندی شد، در این دوره ظاهر شدند. بوردز با مطالعه انواع ابزارهای سنگی در لایه های مختلف موستری آنها را در مجموعه های مختلفی تقسیم بندی نمود که عبارتند از:

Nunamiut Eskimo 93

situational factors 94

Cultural factors 95

Actualistic 96

Excremental archaeology 97

In pursuit of the past 98

Francois Bordes 99

- شاخص موسترین
  - چارنتین<sup>101</sup>
- سنت آشولی موسترین 102 موسترین دندانه دار

بوردز معتقد بود که مجموعه های مختلف ابزار های سنگی بیانگر فرهنگهای مختلف می باشد و تنوع ابزار بیانگر گروههای قومی مختلف می باشد. لذا براساس مکتب باستان شناسی سنتی وی عقیده داشت که کارابزارها و مجموعه های مختلف بیانگر فرهنگهای مشخصی است. به عکس، بینفورد معتقد بود که متغیرهای موجود در یك مجموعه ممکن است بنا به دلایل مختلف باشد و گرچه ممکن است که نوع کارابزارها بیانگر فرهنگی مختلف باشد ولی بیشتر در نتیجه تطابق انسان با شرایط محیطی مورد استفاده قرار گرفت. بینفورد جهت آزمایش نظریه خود مجموعه وسیعی از ابزارهای سنگی دوره موستری فرانسه را جمع آوری و اطلاعات مربوطه را وارد کامپیوتر نـمود. این اطلاعات نـشان داد که نظریه بوردز تا چه حدود از واقعیتها دور می باشد. بینفورد دو مسئله را برای قابل قبول بودن نظریه حد وسط پیشنهاد می کند: از لحاظ نظری مستقل از گسترش نظریه عام می باشد و ضمنا آگاهی داریم که علم جهت آزمایش اشیاء است، و دیگری نظریه و عمل را بایستی از هم تفکیك نمود. دیگر ارائه تصویر یك شكل $^{104}$  به این صورت که شرایط گذشته همانند حال بود. اگر شرایط در گذشته متفاوت بوده است پس هر اتفاقی امکان پذیر بوده و مطالعه واقع گرایی حاضر نشان میدهد که هیج نشانه مطمئنی وجود ندارد که بتواند آنچه را که در گذشته اتفاق افتاده است نشان دهد.

مقالة لوئيس بينفورد با عنوان باستان شناسي به مثابه انسان شناسي که در سال 1962 در یکی از نشریات مهم آمریکایی چاپ شد ( Binford 1962)، سرمشق و طلیعة تفکرات دوره ای قرار گرفت که باستان شناسی نو در آن پدیدار شد. در دههٔ 1950، رویکرد زیست بوم شناختی فرهنگی توسط جولیان استیوارت $^{105}$  و لسلی وایت $^{106}$  ، انسان شناسان آمریکایی، مطرح شده بود. اینان با تأثیر پذیری عمومی از طرح تحولی لوئیس مورگان سعی نمودند در تفسیر دگرگونی فرهنگی در رابطه با منابع زیست محیطی، طرح تحول فرهنگی چند مسیری را پیشنهاد کنند. این ایده بعدها توسط المان سرویس ومارشال سالینز $^{108}$ ، دیگر انسان شناسان آمریکایی، به این صورت گسترش یافت که گرچه تحول عمومی فرهنگ ها در

Typical Mousterian <sup>100</sup>

Charentian 101

Mousterian of Acheulean tradition <sup>102</sup>

Denticulate Mousterian <sup>103</sup>

Uniformation Assumption 104

J . Steward 105

L . A . White  $\,^{106}$ 

E . Service 107

M . Sahlins  $\,^{108}$ 

جهان روبه سوی پیچیدگی دارد ولی فرهنگ های مختلف در استخراج انرژی از محیط زیست مسیرهای ویژه تحولی برمیگزیند که باید در چارچوب بافت فرهنگی وزیست محیطی خودشان مطالعه شوند ( علیزاده 1380سفحه 4 بافت فرهنگی یا مطالعه واکنش های انطباقی یک جامعه در محیط طبیعی واجتماعی یکی از عواملی بود که نیاز باستان شناسان به همگونی ها را شدت بخشید و در نتیجه مدل هایی از رفتارهای انسانی به منظور تدوین وآزمایش فرضیات باستان شناختی طراحی شدند که به نظریه حد وسط موسوم گردیدند. از آنجا که در تدوین این نظریات، داده های باستان شناسی واطلاعات قوم نگاری دخیل بودند، لذا تحول قوم باستان شناسی امری طبیعی بود.

به علاوه اشتیاق وافر باستان شناسان این دوره در خصوص گرایش به فلسفة اثباتی- استنتاجی منطقی 109 کارل همپل 110 که یکی از مشخصات بارز باستان شناسی نو یعنی تجربه باوری را شکل بخشیده بود در تحول این زیر شاخه و شاخه های موازی آن چون باستان شناسی تجربی وباستان شناسی رفتاری تأثیر بسزایی داشته است. سهم بینفورد در تفسیر این رویکردها یعنی آزمایش پذیر بودن فرضیهها و ایدههای باستان شناختی تدوین نظریات میانجی، اهمیت دادن به توضیح در هدف های باستان شناسی و همچنین رویکرد سیستمی یا تئوری عمومی سیستم ها بیش از دیگران بوده است. بنابراین، یکی از نتایج مهم رویکرد های یاد شده ضرورت مشاهدة رفتارهای انسان معاصر به منظور اصلاح وبهبود بخشیدن به مسئلة شناخت رفتارهای گذشته بوده است بویژه اگر مشابهت های زیادی بین محیط زیست گذشته وسیستم های فرهنگی اجتماعی معاصر قابل مشاهده باشد. قدر مسلم آن که این رویکرد در نتیجة نقد تفکر باستان شناسی نوی بینفورد وسایرین توسط گروهی که به باستان شناسان روندگرا موسوم شدند، تحول یافت و مورد تأکید بیشتر قرار گرفت. باستان شناسانی چون هاکز $^{111}$ ، تایلر $^{112}$ ، رُئز $^{113}$ ، کوشنر $^{114}$ ، روند تغییرات فرهنگی و دلایل آن، روند گرا نامیده شدند (دارك ،همان صفحه 14). اینان از نظریات میانی برای مطالعة روندهای شکل گیری آثار باستان شناختی وچگونگی دگرگونی آنها پس از شکل گیری شان و همچنین بررسی عوامل مختلفی که به هنگام مصرف و پس از خروج آثار باستان شناختی از دور مصرف آنها را تغییر شکل می دهند، بهره گرفتند. به اعتقاد اینان داده هایی که از مدارك باستان شناختی بدست می آید هیچ گاه همان داده های بکر و اصلی گذشته نیستند و خود

deductive Positivism – Logico 109

K . Hempel 110

S. C. Hawkes 111

W. W. Taylor 112

I . B . Rouse 113

G . Kushner 114

L. W. Steiger 115

G.B. Trigger 116

P.J.Watson 117

مدارك هم به طور دائم در حال تغییرمی باشند. بنابراین میزان اطلاعاتی که از مدارك باستان شناختی حاصل می شود دائماً رو به کاهش است. لنا روندگرایان اتفاق نظر دارند که از مدارك انسان شناختی، منابع تاریخی، باستان شناسی رفتاری، باستان شناسی تجربی و قوم باستان شناسی می توان برای یافتن پاسخ پرسشهای مربوط به روند شکل گیری مدارك باستان شناختی سود جست (همان صفحه 3 \_ 52).

علاوه بر دوکتاب مهم یعنی باستان شناسی تحلیلی نوشته دیوید کلارك (Clarke 1968) و چشم اندازی نوین در باستان شناسی ویراستة سالی و لوئیس بینفورد (Binford and Binford 1968) که متون استاندارد باستان شناسی نو بودند، کتاب <u>انسان شکارگر</u> (Lee and DeVore 1968) نیز در این دوره چاپ و منتشر شد. این کتاب ها به تشریح تأکید باستان شناسی نو بر سیستم های سازش پذیری پرداختند و نهضت بین المللی در زمینة دیرین انسان شناسی را تکمیل کردند؛ نهضتی که آراء ونظریات آن در ابتدای دهة 1960 در مجموعه هایی زیر عنوان زندگی اجتماعی انسان اولیه معرفی گردیده بود (Washburn 1961). یکی از انگیزه های مهم این جنبش، تحقیق در خصوص جویندگان وگردآورندگان غذا که یکی از مشخصات دورة تطوری قوم باستان شناسی جدید می باشد، بوده است. در این دوره، میزان انتشارات حدود 10 برابر یعنی 13/4 مورد در سال افزایش یافت و از لحاظ گسترة جغرافیایی نیز، پژوهش های قوم باستان شناسی به جز در آسیای شرقی ومرکزی، گسترش تقریبا قابل قبولی یافت. آفریقا به ویژه مناطق صحرایی آن یکی از محبوب ترین مناطق برای مطالعات قوم باستان شناسی شد. استقلال طلبی کشورهای قارة آفریقا، انگیزه هایی برای تحقیقات باستان شناسی ایجاد کرد و به علاوه، علایق سیاسی ایالات متحدة آمریکا باعث حمایت آفریقا شناسان گردید. در این زمان، گروهی از پژوهشگران آمریکایی در قالب یك اکثریت تشکل یافتند و به پژوهش های قوم باستان شناسی مشغول شدند. اینان همچون آفریقا شناسان، التفات علمی مشابهی به تحقیق در آمریکای مرکزی و آسیای جنوب غربی (ایران، اردن و سوریه) از خود نشان دادند. طبیعی بود که با گسترش محدودة جغرافیایی موضوعات پژوهشی قوم باستان شناسی، تعداد زیادی مقالات نظری در خصوص ویژگیهای این زیر شاخه وارتباط آن با دیگر زیر شاخه های علمی اختصاص یابد. مباحثی چون همگونی در قوم باستان شناسی که توسط افرادی چون لوئیس بینفورد و ریچارد گولد مطرح شده بود، نمونه ای از تحولات نظری در این زمینه بوده است. از مطالعة جوامع شكارگر \_ گردآورندة معاصر مدل هایی برای مطالعه دوران پلئیستوسن استخراج شد که از لحاظ قابلیت های اجرایی مورد توجه پژوهشگران قرار گرفتند. در همین راستا مقالهٔ مارتین وبست با عنوان باستان قوم نگاری گردآورندگان شکارگر یا تحکم اطلاعات قوم <u>نگاری در باستان شناسی</u> یك ناسازگاری احتمالی میان معیارهای پژوهشی قوم باستان شناسی وباستان شناسی را آشکار نمود ( Wobst 1978). در زمینة فرهنگ مادی، سفال که امکان آزمایش بسیاری از ایده های باستان شناختی را ممکن می سازد، متداولترین مبحث بود و 15 درصد از مجموعه انتشارات این دوره را به خود اختصاص داده بود. اولین مطالعة واقعی در زمینة تکنولوژی سنتی سفال از دیدگاه قوم باستان شناسی توسط یك پژوهشگر غیر غربی به نام جیامفی در یكی از مناطق کشور غنا صورت پذیرفت که نتیجة این پژوهش در قالب مقاله ای در ژورنال باستان شناسی آفریقای غربی چاپ شد (Gyamfi 1980). در این دوره، طبقه بندی مصنوعات و دست ساخته ها که در تدوین گزارش های باستان شناسان شناسی مورد استفاده قرار می گرفت، توسط قوم باستان شناسان کنار گذاشته شد.

با انجام حفاری های پیچیده، وسیع و متمرکز در محوطه های باستانی جنوب غربی آسیا، ضرورت تدوین الگوهایی برای تفسیر فضاهای فیزیکی و معماری بومی احساس شد. لذا نخستین انتشارات در این زمینه بر اساس کارهای میدانی قوم باستان شناسی توسط پژوهندگان زیر در اختیار علاقمندان قرار گرفت: 1 کارول کرامر با ویراستاری مجموعة مقالات قوم باستان شناسی: راهنمایی های قوم نگاری برای باستان شناسی و توم باستان شناسی (Kramer 1979) که اکثر مقالات آن دربارة ایران بود؛ 2 پتی جو و اتسون با نگارش کتاب قوم نگاری باستان شناختی در غرب ایران محوطة فولانی در آفریقا؛ 4 رودریك مك اینتاش با چاپ مقاله ای دربارة عنوان باستان شناسی وتخریب دیوارهای خشتی در روستایی در غرب آفریقا آفریقا (McIntosh 1974)؛ 5 کوفی آگورسه با انتشار مقاله ای با تفسیر فضای فیزیکی براساس رفتار سنتی: یك مطالعه قوم باستان شناختی (Agorsah 1982).

زمینة پژوهشی دیگری که با کار مایکل شیفر در سال 1976 عموماً بخاطر تقاضای باستان شناسی روندگرا در راستای درك ارتباط بین دست سازها ورفتارهای انسانی آغاز شد، رویکردی به نام باستان شناسی رفتاری است که با قوم باستان شناسی همگونی زیادی دارد. تأکید شیفر بر روند انباشت وشکل گیری مکان های باستانی است که در الگوی توزیع، حفظ وکشف مواد باستانی تأثیر می گذارد (Schiffer 1976). کار جان یلن در کونگ سان واقع در کالاهاری، یکی از ماندگار ترین نمونه ها در این زمینه است (Yellen 1977).

با چهار تك نگاری مشخص در زمینة قوم باستان شناسی از این دوره آشنایی داریم که عبارتند از: 1 \_ پژوهش واتسون در سال 1979 در یك روستا در غرب ایران؛ 2 \_ کار جان یلن در سال 1978 در کونگ سان کالاهاری؛ 3 \_ پژوهش لوئیس بینفورد در سال 1978 در میان شکارگران گوزن های شمالی آلاسکا (Binford 1978)؛ 4 \_ تحقیق ریچارد گولد در سال 1980 در میان بومیان نگاتاتگارا در بیابان غربی استرلیا ( Gould ) 1980 در طول این دوره مباحث نظری قوم باستان شناسی بر روی موضوعات ویژه متمرکز بودند و به طرح پرسش های کلان توجهی نداشتند. موضوعات ویژه متمرکز بودند و به طرح پرسش های کلان توجهی نداشتند. بعضی از باستان شناسان روندگرا به عنوان وفاداران به باستان شناسی جدید، علاقمند به قوانین عمومی بودند و چون اعتقاد داشتند که از حمایت علمی قوم باستان شناسان برخوردار نیستند، آنان را مورد حمایت علمی قوم باستان شناسان برخوردار نیستند، آنان را مورد اظهار انتهاد قرار می دادند. به عنوان مثال، مایکل شیفر اکثر مطالعات قوم باستان شناسی را انحصار گرایانه دانست. وی در این مورد اظهار نظری کرده است که نشان دهندة عدم اعتماد کامل این گروه از باستان نقان دهندة عدم اعتماد کامل این گروه از باستان

شناسان جدید به این زیر شاخه است. قوم باستان شناس در حالی که می رفت تا به یك شاخة علمی در باستان شناسی تبدیل شود، رفته رفته به حاشیه کشانده می شود در حالی که پیش از این، یافته های آن بطور ارزنده ای برروی روش های تحلیلی،تأثیر گذار و در تفسیر گزارش های باستان شناختی و همچنین تجدید نظر در آنها، هدایت گر بودند (Schiffer 1978, 229). ولی با وجود این، اشتیاق برای وضع قوانین جهان گستر که مورد تأکید بینفورد بود همچنان بی پاسخ ماند و در واقع چنین تمایلی از بین رفت وشکل گیری رویکرد باستان شناسی روندگرا، توان باستان شناسی نو را در وضع قوانین یاد شده مورد تردید قرار داد. قوم باستان شناسی نیز که در این دوره تحت تأثیر مشاجرات نظری بین باستان شناسان نو تحول خاصی یافته بود، با آنکه بیشتر به استخراج مفاهیم وسیع تر از دل یافته های خود روی آورده بود، در واقع بر عدم توانایی باستان شناسی نو در تأسیس قوانین جهان شمول واقع بر عدم توانایی باستان شناسی نو در تأسیس قوانین جهان شمول

دورة تطور علمي قوم باستان شناسي متأخر ( 98 ـ 1982): دورة متأخر اول ( 89 \_ 1982 ) با انتشار كتاب ايان هادر با عنوان <u>نمادها در</u> عمل: مطالعات قوم باستان شناختی فرهنگ مادی، دورة نوینی در مطالعات قوم باستان شناسی آغاز شد (Hodder 1982). این کتاب مشتمل بر مجموعه ای از مقالات قوم باستان شناسی است که درصدد کشف ارتباط بین اجزاء فرهنگ مادی در بافت زنده و مفهوم باستان شناختی آن است. در ابتدای این دوره، ینداشت غالب وکلان در محافل باستان شناسی این باور اساسی باستان شناسان نو و روندگرا بود که، بازتاب الگوی رفتارهای انسانی را می توان در دست ساخته ها و مواد باستانی مشاهده کرد و در واقع از آنجا که دست سازها متونی قابل خواندن هستند، دستیابی به الگوی فرهنگ مادی از طریق آنها امکان پذیر است. ولی هادر به نسبی بودن الگوهای مادی بر گرفته از تفسیرهای باستان شناً ختی اشاره کرد و بر درستی آن تفسیرها تردید نمود. هادر در کتاب نمادها در عمل بر ضرورت تدوین مجموعه ای از تفسیرهای باستان شناختی وسنجش آنها بر اساس داده های موجود تأکید وتئوری برهم کنش سبك را پرسش و جستجو كرد. بر اساس اين تئورى مشابهت سبكي بين دو جزء یا دو مجموعه، مقیاسی برای سنجش شدت بر هم کنش اجتماعی بین آنها محسوب می گردد. به علاوه، وی در تشریح فرهنگ مادی، یك اصل اساسی باستان شناسی نو را به مبارزه طلبید و آن اینکه در بررسی ارتباط بین محرك محیطی و پاسخ رفتاری انسان فكر و ذهن (فرآیند های فکری و روحی انسان) ممکن است نادیده گرفته شود. همین چشم پوشی، ویژگی تفسیرهای باستان شناختی را تغییر می دهد. هادر یك وضعیت جدید نظری را که از ایدة باستان شناسان روندگرا تأثیر گرفته بود، بهبود بخشید. این وضعیت جدید تحول تئوری ساختی گیدنز (Giddens 1984) و تئوری عملی بوردیو (Bourdieu 1977) بود. هادر از شاخمة قوم نگاری به عنوان پشتیبان تئوری خود یاد نمود و بر نمادگرایی به عنوان بخش مهمی از ساخت و کاربرد آثار فرهنگی تأکید کرد. ایده های وی به طور عموم در باستان شناسی و به طور خصوص در قوم باستان شناسی، دارای سابقه و پشتوانة قبلی بوده است. در واقع، در سال های بین 1977 تا 1990 یك بحث مداوم و در حال پیشرفتی در زمینة تعریف، فایده و

ویژگی سبك در باستان شناسی توسط اشخاصی چون جمیز ساكت118، لوئیس تحولات زیادی در زیر شاخه قوم باستان شناسی شد. مباحثه داغی که در ابتدای این دوره در خصوص مفهوم و فایدة همگونی بین ریچارد گولد و پتی جو واتسون از یك سو و فیلسوف آلیسون وایلی از سوی دیگر برقرار بود، در سال 1985 با چاپ مقاله ای توسط وایلی با عنوان <u>واکنش</u> علیه همگونی خاتمه یافت (Wylie 1985). در سال 1986 ییر لمونیه با انتشار مقاله ای در باب معرفی فرهنگ مادی یکی از قبایل گینة نو در مجله باستان شناسی انسان شناسانه، فنون وروش های انسان شناسی مکتب فرانسوی را به خوانندگان انگلیسی زبان معرفی کرد (Lemonnier 1986). آمار انتشارات علمی این دوره، روند و مسیر مشخصی را آشکار می کند. تعداد انتشارات نزدیك به سه برابر یعنی 5/ 35 درصد در سال افزایش یافت و برای اولین بار عناوین قابل توجهی از مقالات به زبان فرانسه به نگارش در آمد. صحرای آفریقا معروفترین منطقة جغرافیایی بود که با اختصاص 29 درصد از مقالات به خود، توجه یژوهشگران را جلب کرد. ی بردن پژوهشگران به رواج زندگی به شیوهٔ سنتی در این قاره و تأثیر پذیری بسیار اندك آن از تمدن صنعتی و جریان جهانی شدن، عمده ترین دلیل این توجه بوده است. عمومی ترین موضوع مورد بحث که 18 درصد از کل انتشارات را تشکیل می داد شامل معماری وفضاهای محلی وهمگانی بود.

تك نگاری روند گرایانه سوزان كنت در آفریقا (Kent 1984) آشكارا در مقابل کار ضد روندگرایانة هنریتا مور که یك مطالعة انسان شناختی در خصوص فضا، بافت و جنسیت در یکی از مناطق کنیا بود (Moore 1986) قرار گرفت و از لحاظ روش کار نیز از آن متمایز شد. این مقاله، اولین کار قوم باستان شناختی است که در عنوان آن واژة جنسیت بکار رفته است. سفال که 16 درصد انتشارات این دوره را تشکیل می داد، عمومی ترین موضوع مورد بحث پس از معماری و فضاهای همگانی بود. البته اگر بسیاری از موضوعات دیگر نظیر سازمان دهی تولید را که ذیل موضوعات دیگر دسته بندی می شوند، در طبقه بندی موضوعی اصلی شان یعنی سفال قرار دهیم، محدودة انتشارات با موضوع سفال را گسترده تر می یابیم. در حالی که چاپ مقالاتی در زمینة توضیح و تشریح تکنولوژی ها ادامه می یافت، گستره ای جدید در ادبیات انتشارات قوم باستان شناسی ظاهر شد که در زمینة مطالعات تطبیقی وکارهای میدانی در مقیاس ناحیه ای بود. گالای و های سکام به رهیافتی ناحیه ای در زمینة تولید و توزیع سفال در یك بخش چند منظر سیستم های تطبیقی و چشم اندازهای زمین شناختی، کتابی در زمینة مباحث نظری سفال و روندهای فر هنگی نوشت ( Arnold 1985 ). دانیل میلر با یك روش كاملاً متفاوت، در كتابی با عنوان <u>طبقه بندی</u> <u>دست سازها</u> نسبت های موجود بین مسائل اجتماعی و تغییر پذیری در

G. Sackett 118

P. Wiessner <sup>119</sup>

سفالینه های هند را ارائه نمود (Miller 1985). موضوع دیگر انتشارات، در ارتباط با عملکرد سبك بود. در پاسخ به مبارزه طلبی هادر، موضوعاتی چون تولید محتوای سبك ومفهوم آن در بافت های ویژة فرهنگی ظاهر شد. در این دوره برای اولین بار با درگیر شدن بعضی از دانشجویان و دستیاران محلی در تحقیقات قوم باستان شناسی اجرای پروژه های گسترده و طولانی مدت اتفاق افتاد. پروژة برایان هایدن که بین سالهای 1977 و 1979 بر اساس تحقیق در مناطق کوهستانی مایا شکل گرفته بود، بر روی تغییر پذیری مواد خانگی نظیر سنگ و سفال متمرکز شده بود (Hayden 1987). در فلییپین نیز پروژة ویلیام لانگکر که در دهة 1970 آغاز شده بود در اثر ناآرامی های سیاسی متوقف گردید و دوباره در اواخر دهة 1980 فعال شد. ضرورت اجرای این پروژه بر بنیاد مطالعة سفال و مباحث متنوع مربوط به آن مانند انتقال ایده ها، سازماندهی تولید، تجارت ومبادله، و دانش مواد تعریف شده بود (Longacre and Skibo 1994).

در کامرون ونیجریه، پروژة باستان شناسی نیکلاس دیوید از سال 1984 آغاز و طی 7 فصل انجام پذیرفت به جز فصل اول، بقیه فصل های حفاری آمیخته به هدفها و برنامه های قوم باستان شناختی بود که دست کم توسط 7 پژوهشگر صورت عمل پذیرفت. اینان پاسخ پرسش هایی در زمینة سبك، نژاد شناسی، نماد پردازی و سیستم های تفكر را تعقیب می كردند (David et al, 1991) . نتيجة يثوهش هاى هيأت قوم باستان شناسي سويس در غرب آفریقا، ارائه گزارش های توصیفی جالب و اساسی و در عین حال مقدماتی در خصوص موضوعات مختلف از جمله تولید سفال و ذوب آهن در میان اقوام بدوی بود. رواج تکنیك های ذوب آهن در كوره های ابتدایی، در بخشهای وسیعی از مناطق نیمه صحرایی آفریقا، اهمیت منحصر به فرد این قاره را از بابت مطالعه فلزگری از منظر قوم باستان شناسی برای پژوهشگران آشکار کرد. پیشینه این گونه مطالعات را هر چند می توان در دوره های قبلی سراغ گرفت ولی شروع آنها بطور واقعی از دورة تطور قوم باستان شناسی جدید بود و رفته رفته عمومی تر شد. همانطور که گفته شد، در این دورة تطوری، تمایل زیادی به طرح موضوعات گسترده تر وجود داشت. دسته بندی موضوعات در قالب معیشت (حیوانی، گیاهی و دیگر راه های امرار معاش) نمونه ای از این تمایل می باشد که در دورة تطوری جدید 13/3 درصد انتشارات را به خود اختصاص می داد و در دورة تطوری متأخر اول به 16/9 درصد و در دورة متأخر دوم به 18/6 درصد افزایش یافت. در نتیجه طرح همین مباحث معیشتی بود که در دورة متأخر دوم موضوع زندگی شبانی و دامداری از منظر قوم باستان شناسی مورد توجه قرار گرفت.

دورة متأخر دوم ( 98 \_ 1990 ) با افزایش تعداد قوم باستان شناسان غیر غربی در این دوره درخور توجه است. اینان شامل افراد ذیل هستند: کوفی آگورسا $^{120}$  و کودزو گاویا $^{121}$  از غنا، کلاول آییدون $^{122}$ ،

K . Agorsah 120

K . Gavua 121

K . Aiyedun 122

سی.ای. فلورانزو $^{123}$  و اس.اُ.اگاندل $^{124}$  از نیجریه، آگوستین هال $^{125}$ سی، ای قلوراترو و اس، ای الحالی از کیمریه و اسین الاصل از کامرون، چاپوروخا کاسیمبا $^{126}$  از کنیا، سوخنا گایی  $^{127}$  از سنگال، حسن سیدی معامر $^{128}$  فرانسوی الاصل از الجزایر، فوسان ارتاژ  $^{129}$  از ترکیه، سیتا ردی  $^{130}$  از هند، ماساش کوبایاشی  $^{131}$  از ر این و انژنگ تانگ<sup>132</sup> از جمهوری خلق چین. به غیر از چند استثنا، شگفت آنکه پژوهش گراِن آمریکای لاتین به تحقیقات قوم باستان شناسی روی نیاوردند. تقریباً تمامی نام برده شدگان بالا، در مکاتب انسان شناسی غربی پرورش یافتند. چند تن از این افراد، پژوهشهای قوم باستان شناسی را در میان مردمانی غیر از مردم کشور خودشان انجام دادند و بطور عموم فعالیت های آنان تفاوت چندان زیادی با کار همكاران غربى آنها نداشت. بنابراين، زمينه هاى پيوند چشم اندازهاى منحصر به فرد قوم باستان شناسی در ابعاد بومی و غربی آن کاملاً تحقق يافت. يك رسالة فوق ليسانس توسط رونالد آپنتيك با عنوان تكنولوژى وسیستم فکری بولسا در سال 1997 اجرا شد، به طور دقیق نمایانگر این پیوند است (Apentiik 1997). آمارهای انتشاراتی دورة متأخر دوم تا يايان سال 1998 محاسبه شده است. ميزان انتشارات ، رشد بسيار اندك یعنی 37/1 عنوان در سال را نشان می دهد که بی شك آمار ناقصی است. چیرگی آفریقا بر دیگر مناطق از لحاظ انتشارات که نزدیك به 39 درصد كل انتشارات را به خود اختصاص داده، احتمالاً بخاطر انتخاب اين منطقه به دلیل دارا بودن استعداد لازم برای اینگونه مطالعات بوده است. به دلیل برخی عوامل سیاسی، عموم پژوهشگران، بویژه آمریکایی ها، توجه کمتری به بخشهایی از آمریکای میانه و جنوب غربی آسیا داشته اند.

50

C . A Folorunso 12

S.O. Ogundele 124

A . HoLL 125

C . Kusimba 126

S . Gueye 127

H.S. Maamar 128

F. Ertuj 129

S . Reddy 130

M . Kobayashi 131

E. Tong 132

Kalinga Project 133 Sukur 134

کوهستان های شمال شرقی نیجریه، به عنوان یك جامعة صنعتی بی طبقه و بر ابر قرن نوزدهمی معرفی کرد. پیتر اشمیت  $^{135}$ ، مایکل دیتلر  $^{137}$  و اینگرید هربیچ  $^{137}$ ، مبحث زمان را در میان قبایل هایا  $^{138}$  و لائو  $^{139}$  مطرح کردند. پیشرفت های دیگر در ایده های باستان شناختی را می توان از طریق گسترش سریع در عناوین موضوعات مشاهده نمود. یك سری انتشارات قوم باستان شناختی در زمینة جنبه های متنوع جانوری به انجام رسید که شامل چندین مورد ویراستاری شده در شرکت انتشاراتی جین هودسون در مجلاتی با عنوان از استخوان تا رفتار هستند (Hudson) این نوشته ها، تمایل باستان شناسی را در شناخت فعالیتهای انسان نماها بویژه شکارگری آنها نشان می دهد. چنین مجموعه ای از مقالات با عنوان هایی ویژه چون قوم باستان شناسی جوامع گله دار، جایگزین تألیفات گسترده سالهای نخستین این دوره شدند.

# یژوهشهای قومباستانشناسی در ایران

مطالعات قوم نگاری در ایران دارای تاریخچه طولانی می باشد و باستان شناسی تجربی شناسان در زمینه بافت روستا، عملکرد ابزارها و باستان شناسی تجربی مطالعات بسیار سودمندی را انجام داده اند. این مطالعات را می توان به مو ضوعاتی همان ند مطال عه جوا مع رو ستایی، مطالعه ابزار ها و با ستان شنا سی تجربی تقسیم بندی نمود. در مطالعه جوا مع رو ستایی با ستان شنا سان به رو ستاهایی رفتند که دارای بافت سنتی و قدیمی بوده اند و به مطالعه معماری، چگونگی بافت رو ستا، استفاده از فضاها، ساختار اجتماعی، روابط خویشاوندی، عملکرد ابزارها و چگونگی استفاده از آنها، مذهب، سنن و آداب اجتماعی، شکل گیری محوطه های باستانی و سیستم های کشاورزی پرداختند.

## مطالعات پژوهشگران غربی: مشربهای فکری و متدلوژی

آنچه که در صفحات پیشین توضیح داده شد نشان می دهد که حداقل به مدت یك قرن است که از عمر این رویکرد جدید یعنی شکل گیری و تطور علمی شاخه قوم باستان شناسی در دنیا می گذرد. شاخه ای که با روش هایی خاص و هدفهایی باستان شناختی در حال گسترش و تحول است. قوم باستان شناسی از اواخر دهه 1960، با تحقیقاتی که توسط برخی دانشمندان اروپایی و آمریکایی در میان اقوام ایرانی انجام پذیرفت، جایی را در پژوهشهای ایران شناسی به خود اختصاص داد. کارول کرامر با اجرای چنین تحقیقاتی در دهکده ای واقع در کردستان ایران ایران (Kramer با اجرای چنین تحقیقاتی در دهکده ای واقع در کردستان ایران ایز به را در استان های فارس و لرستان با انجام پژوهش هایی مشابه، عملا ترتیب در استان های فارس و لرستان با انجام پژوهش هایی مشابه، عملا واتسون در این زمینه بسیار جالب توجه و ارزشمند است (Watson 1979) که در صفحات آتی به تشریح آن خواهیم پرداخت. البته پژوهشهای صرف

P . Schmidt 135

M . Dietler 136

I . Herbich 137

Haya <sup>138</sup>

Luo 139

قوم نگاری که در برخی مناطق از جمله غرب ایران انجام پذیرفت، همگونی های بسیار اندکی برای باستان شناسی به ارمغان آورد Leach) ( 1940; Barth 1953 ولی مطالعات قوم باستان شناسی که توسط باستان شناسان یاد شده صورت عمل گرفت، باعث همسویی باستان شناسی و قوم نگاری گردید و اسباب تأمل هر چه بیشتر این دو رشته را در منطقة زاگرس فراهم نمود.

**کارول کرامر:** در سال 1975، کرامر در روستای شاه آباد کردستان با گردآوری و تفسیر اطلاعات معماری و جمعیتی، ارتباط موجود بین ابعاد کمی جمعیت خانواده و روستا و شئونات اقتصادی و ثروت را بررسی کرد ( Kramer 1979). این روستا به دلیل دور بودن از مراکز شهری، جنبه های زیادی از زندگی سنتی را ارائه نموده و به علاوه، در منطقه ای واقع بوده است که روستاهای اولیه با قدمت 7000 سال ق .م از طریق پژوهش های باستان شناختی در آن آشکار شده بود. کرامر این مطالعات را با هدف پر کردن خلاء های اطلاعاتی در زمینه معماری روستاهای أولية زاگرس و شفاف كردن مبهمات باستان شناختى منطقه به انجام رسانید. وی بخش های مختلف معماری اعم از حیاط، اطاق نشیمن، انبار ذخيره، آشپزخانه، اطاق كار، انبارك، اصطبل، آغل و ساير بخشها و همچنین اندازة آنها را با دقت ثبت و ضبط نموده و اطلاعات مربوط را در طرحها و جدولهایی ارائه کرده است. برای کشف ارتباط بین تمایزات معماری خانگی، ثروت، و ابعاد جمعیت دو راه کار را پیشنهادکرد. در ابتدا جمعیتهای مالك و فاقد زمین كشاورزی را از همدیگر جدا كرد تا بتواند آنها را مورد مقایسه قرار دهد. سپس سعی کرد برای طبقه بندی كل خمانواده ها صرفنظر از منزلت آنان به لحاظ مالكيت زمين، معيار و ملاًکهایی چاره اندیشی کند. بعضی خانواده های فاقد زمین و مالك حیوانات بودند و بر عکس بعضی زمین دارها هیچگونه حیوانی نگهداری نمی کردند. بنابراین دارایی همه 67 خانوار شاه آباد یعنی مالکین زمین و مالکین حیوانات را با هم ترکیب و به پول رایج کشور (ول) تبدیل نمود. بدین ترتیب جمعیت روستا را به لحاظ مالکیت به سه گروه مرکب، صاحبان زمین و گروه فاقد زمین تقسیم کرد. پس از آن خانه های روستا بر حسب سه شاخص متریك با یكدیگر مقایسه شدند. این شاخصها عبارتند از: محوطه های مرکب، محوطه های مسقف در داخل محوطه های مرکب، و محوطه های مسکونی،

هدف کرامر از این کار تعیین ارتباط بین تمایزات موجود در این سه شاخص بود با مقولاتی چون ثروت، تعداد ساکنین و یا هردو. سرانجام عمیق ترین ارتباط به لحاظ ثروت و ابعاد جمعیتی خانواده، بین گروه مرکب و صاحبان زمین برقرار شد و تفاوت های مالی بین گروه فاقد زمین و مالك زمین آشكار شد. به دیگر سخن، کرامر با استفاده از معیار های سنتی ثروت، توجه خود را بر روی شئونات اقتصادی متمرکز کرد؛ همان گونه که بازتابی از آنها در شاخص های متریك معماری مسکونی قابل مشاهده بوده است. وی به مصالح ساختمانی چون تیرهای سقف، آجر، خشت، کاه گل کشیدن کف خانه ها، تنوع پنجره ها، دوغاب سفید و مانند آن به عنوان موادی برای آزمایش مستقل و مفید مسئله تمایزات اقتصادی التفات نشان داد.

برخی از باستان شناسان تا دهه 1960 قائل به برقراری تمایزات اقتصادی و اجتماعی بین جمعیتهای مورد مطالعه شان از طریق تفسیر مواد باستان شناختی نبودند و معتقد به وجود وضعیت متعادل بین آنها بودند. این طرز تلقی که با حضور باستان شناسی نو و روندگرا زیر سئوال رفته بود، با تحقیقات کرامر نیز به چالش کشیده شد. اطلاعات معماری شاه آباد نشان می دهد که تغییر در نیازهای خانواده ها، تغییرات مداوم در معماری را سبب شده است. چرا که معماری مسکونی با نیازها، ویژگی ها و تعداد ساکنین ارتباط تنگاتنگی دارد؛ چیزی که باستان شناسان و انسان شناسان اجتماعی معمولاً به آن توجهی ندارند. در جریان پروژة حفاری باستان شناسی در گودین تپه در سال 1967، اعضای هیأت کاوش که فرصت زندگی در دهکده ای در غرب ایران را پیدا کرده بودند بطور ضمنی آن دهکده را با هدفهایی قوم باستان شناختی مورد مطالعه قرار دادند. کرامر که یکی از اعضای این هیأت بود از افراد بسیار فعال در تعقیب هدف های مذکور بود. به علاوه، وی موفق شد چند روستا را در آن منطقه با روشها و مقاصد قوم باستان شناختی مورد مطالعه و بررسی قرار دهد. کرامر نوع کاربرد یافته های باستانی را که وی و همکارانش از طریق کاوشهای علمی گردآورده بودند، با کمك مردم روستا ها مشخص كرده و به توصيف و تفسير آنها پرداخت. مجموعه نتایج علمی حاصل از این بررسی های قوم نگاشتی و باستان شناختی در کتابی با عنوان <u>قوم باستان شناسی روستایی:</u> روستاهای ایران از منظر باستان شناسی به چاپ رسیده است ( Kramer 1982). اهمیت کار کرامر در این است که مطابق برنامه ها و اهداف پروژه های پیش از تاریخ در هلال حاصلخیزی و تأثیرپذیری از تأکید باستان شناسی نو بر آزمون پذیر سازی فرضیات باستان شناسی، شکل خاصی از قوم باستان شناسی را به نام قوم باستان شناسی روستایی مدون نمود. وی از منظر هدفمندی کلان باستان شناختی، جنبه های برگزیده ای از فضاهای معماری و تنوع عملکرد آنها، چگونگی استفاده از زمینهای کشاورزی و دامها، ثروت و مالکیت، ترکیب جمعیت انسانی، آیین تدفین، و فرهنگ مادی را در روستاهای واجمد شرایط لازم مورد بررسی قرار داد.

ویلیام سامنر: پژوهش دیگر در این زمینه توسط ویلیام سامنر انجام پذیرفت (74–164 1979: 164 -74). وی با استفاده از اطلاعات آماری و نقشه های جغرافیایی استان فارس، ارتباط بین جمعیتها و محوطه های استقراری معاصر را تعیین و مدل هایی پیشنهاد کرده است که برای تخمین جمعیت محوطه های باستانی منطقه مفید هستند. سامنر یافته هایش را بر اساس اطلاعات جمعیت شناختی کنونی تلفیق کرده و در راستای تخمین و تعیین اندازة جمعیت روستای پیش از تاریخی کاوش شده تل باکون فارس تلاش نمود. این ایده که یك ارتباط قطعی بین جمعیت و محوطة استقراری وجود دارد، اغلب مبنای تخمین جمعیت محوطه های معاصر خاورمیانه انجام پذیرفته، میانگینی از تراکم جمعیت بین 100 معاصر خاورمیانه انجام پذیرفته، میانگینی از تراکم جمعیت بین 200 معمولاً در تخمین جمعیت های باستانی خاورمیانه استفاده می شود، معمولاً

در همین گستره ومحدوده است ( :Hole, Flannery and Neeli 1969 ) در همین گستره ومحدوده است ( :370 ; Johnson 1973 ) .

سامنر از طریق عکسهای هوایی سال های 1965 و 1966 منطقه، نقشه ای تهیه کرد و از سر شماری سال 1345 کشور نیز اطلاعات جمعیتی مورد نیاز را گردآوری نمود. اسامی 110 روستایی که سامنر در نقشه منطقه درودزن گنجانده بود در این سرشماری لحاظ شده بود. جمعیت این 110 روستا 34376 نفر و وسعت محوطه مسکونی 233/5 هکتار بود. یکی از دلایل اصلی تخمین جمعیت استقرارهای پیش از تاریخی، فراهم آوردن اطلاعاتی اسرای شناخت و تفسیر اندازه سلسه مراتب استقرارهاست. بطور کلی سامنر دو پیش فرض را مبنای پژوهش خود قرار داد. یکی آنکه اندازه سلسه مراتب کار کردی است. بنابراین سلسه مراتبی استقرارها، یك سلسه مراتب کار کردی است. بنابراین انتظار می رود که در روستاهای بزرگ و شهرها، فضای کمتری به سکونت و در عوض فضای بیشتری به امور اداری، تجاری، صنعتی، مذهبی و سایر عملکردهای عمومی اختصاص داده شده باشد. دوم آنکه، وسعت فضای عملکردهای عمومی اختصاص داده شده باشد. دوم آنکه، وسعت فضای مملکونی به ازای هر شخص، به درجة شأن اجتماعی اشخاص وابستگی دارد.

اطلاعات حاصله، پیش فرض های فوق را تأیید کردند و به یك احتمال جالب نیز اشاره کردند که تفاوت در سطوح سلسله مراتب استقراری، به دلیل وجود فضاهای تخصصی نباید زیاد بوده باشد ولی این تفاوت بین سطوح هم پایه قابل ملاحظه خواهد بود. اطلاعات حاکی از آنند که طول مدت سكونت در يك روستا يا چرخش رشد هر روستا احتمالاً به تنوع تراكم جمعیت بستگی داشته باشد ومتداول ترین پلان برای روستاهای منطقه، به دلیل محصور شدن با دیوار شکل مستطیل منظم بوده است. لذا تراکم ساخت محوطه های مسکونی تا زمانی که مزیت های زندگی روزمره کمرنگ نمی شد، ادامه پیدا می کرد. در غیر اینصورت خانه ها بیرون از دیوار ساخته می شدند. بررسی سامنر همچنین نشان داد که برتری های فرهنگی، نقش به سزایی در تعیین طرح و پلان روستاها بازی کرده است. یکی از دستاوردهای دیگر این بررسی آن بود که تعدادی روستا با تراکم جمعیت پائین شناسایی شدند که دارای خمانه های پراکنده ای بودند و توسط شبانان خانه بدوش كنونى مورد سكونت قرار مى گرفته اند. خلاصه آنکه اطلاعات حاصله، همگونی های زیادی در زمینة تخمین جمعیت و سایر مسائل مربوط به آن در یك محوطة پیش از تاریخی، در اختیار قرار داده است.

آگاهی داریم که تل باکون A در درة رودکر واقع است و در طول سال های اولیة هزارة چهارم ق.م توسط مردمانی در حال تجربة کشاورزی پیشرفته مورد سکونت قرار گرفت. این محل وسعتی معادل 2 هکتار دارد. کاوشهای باستان شناسی در این تپة کوچك، منجر به شناسایی چهار لایة ساختمانی شد. در حدود 1000 متر مربع از لایة ساختمانی سوم باکون 4 خاکبرداری شد که مشتمل بر 4 خانه است و کل مساحت محوطه را شامل می گردد. البته سامنر 4 مورد از خانه های یاد شده را مورد تجزیه و تحلیل قرار داد. در اکثر این خانه ها یک اتاق به ذخیرة مواد غذایی اختصاص داشت و در بقیة اتاق ها شواهدی از فعالیت های خانگی

و روزمره مشاهده گردید. خانه ها شامل مجموعه ای از سازه های به هم پیوسته بودند و در سمت غرب و جنوب غرب آنها فضاهای خالی تعبیه شده بود. وسعت محوطه های مسقف، مجموعاً در حدود 480 متر مربع بوده است. سامنر مدل هایی از چهار برآورد جمعیتی به لایه سوم را نشان داده است (Sumner 1979: 170 , Tabel 6 – 2). ویـژگی خمانـواده ها با در نظر گرفتن مدل فلانری نشان می دهد که بیشتر با یك خانوادة هسته ای یا گسترده سروكار داريم تا خانواده مركب (Flannery 1972). طبق سرشماري سال 1335، پایین ترین میانگین جمعیت خانواده های روستایی در استان خراسان 4/2 نفر بوده است. این رقم برای جمعیتی که از نرخی زیر نرخ رشد سریع ( 2/5 درصد در سال) برخوردار می باشد، طبیعی است. میانگین جمعیت خانواده در اکثر کشورهای پیشرفته کنونی، به منظور نگه داشتن جمعیت در سطحی ثابت، اندکی بیش از دو نفر در نظر گرفته شد ( Wrigley 1969, 17). راسل میانگین جمعیت یك خانوادة هسته ای را در جوامع كهن، 3/5 نفر برآورد كرده است (Russell 1958: 53). اين عدد نشان مى دهد كه هر گونه برآورد جمعیت که میانگین کمتر از 2 را برای خانواده های هسته ای روزگاران پیش از تاریخ نشان دهد، برآورد پایینی است . (Sumner Ibid: 169 - 70)

اطلاعات جمعیت نگاری جدید حاکی است که ابعاد خانوار رابطة نزدیکی با نرخ رشد جمعیت دارد. سرشماری سال 1345، بالاترین میانگین جمعیت خانوارهای ایرانی را در استان ایلام 5/9 نفر گزارش کرده است. بنابراین رقم یاد شده با نرخ رشد سالانهٔ 2/5 درصد در سال سازگاری دارد. ممکن است تصور شود که برقراری چنین نسبتی برای دوران گذشته صحیح باشد ولی تحقیقات نشان داده است که خانواده های بزرگ پیش از تارخ از نرخ رشد جمعیت پایینی برخوردار بودند ( Cowgill 1975; Carneiro and Hilse 1966 ). تفسير گزارش های مربوط به فضاهای مسکونی با کون A، (Sumner Ibid: درصد در سال را پشتیبانی نمی کند 0/5( 172. لذا برآوردهای جمعیتی پیش از تاریخی که بر اساس تحلیل خانواده های بزرگ استوار است باید با احتیاط کامل صورت پذیرد. میانگین کف مفید 10 متر مربع به ازای هر شخص را مدارك با ستان شناختی قابل توجهی تأئید می کنند (LeBlanc 1971; Naroll 1962). این عدد در جریان پژوهشی دیگر در یك روستا واقع در غرب ایران در خصوص محوطة مسقف تأئيد شده است (Kramer 1979). در هر مورد احتمال انحراف بالای 10 متر مربع متداول است ولی زیر این رقم بعید است. سامنر بر اساس تجزیه و تحلیل فوق عددهای فهرست شده در ستون های A و B بخش 1ب را رقم های قابل قبولی می داند.

در بخش دوم همان جدول، سامنر رقم هایی از سه برآورد فرضی از میزان فضاهای باز غیر مسکونی در روستای باکون را نسبت به فضاهای مسکونی ارائه می دهد. این سه فرض، برآوردهای کلی تراکم جمعیت در داخل روستا را امکان پذیر نموده است. این تخمین ها در طیفی از 100 نفر در هر در هر هکتار ( ستون A ، فرض 2 ج) تا حداکثر معادل 800 نفر در هر هکتار ( ستون D ، فرض D الف) قرار دارند. اطلاعات گرد آوری شده در

پژوهش قوم باستان شناسی روستاهای فعلی درة رود کر میانگین هایی در اختیار سامنر قرار داد تا بتواند به ارزیابی این برآوردها و پیش فرض ها بپردازد. همگونی هایی که این تحقیق قوم باستان شناسی از لحاظ ابعاد و اندازة خانواده و متر مربع به ازای هر شخص در اختیارش نهاد باعث تردید وی در عددهای ستون A وستون D و جلب نظرش به ستون های C و C و جلب نظرش به ستون های C و لذا غیر قابل قبول هستند. در ستون C تراکم های فهرست شده در فرض های سه گانة ستون C بالا و لذا غیر قابل قبول هستند. در ستون C تراکم های که در فرض های C و ارائه شدند در تخمین های جمعیتی جوامع جدید قابل قبول اند. فرض C الف نیز تراکم بالا را نشان می دهد ولی جدید قابل اینکه خارج از برآودهای جمعیتی جدید قرار می گیرد ارزش زیادی دارد. بنابراین، اگر باکون دارای الگوی تراکمی مشابه روستاهای منطقه باشد باید تراکم جمعیت آن بالای میانگین قرار بگیرد و فضای غیر مسکون و آزاد کل محوطه نیز دو تا سه بار بیشتر از فضای مسکون بوده باشد. لذا جمعیت باکون C احتمالاً بین C تا C نفر بوده است.

نکتهٔ دیگری که سامنر به آن توجه نشان داد و می تواند در کیفیت تدوین نظریات میانی در زمینه برآورد جمعیت موَثر باشد، تأثیر فضاهای نگهداری حیوانات بر برآورد میانگین تراکم جمعیت بافت های مورد نظر است. پژوهش قوم باستان شناسی سامنر نشان داده است که در روستاهای مورد بررسی، گله های بزرگ گوسفند و بز و همچنین تعداد الاغ و گاو در محوطه روستا و در فضاهای مربوطه در خانه ها نگهداری می شوند. بنابراین میانگین تراکم جمعیت این روستاها یعنی 147 نفر در هر هکتار، خود به خود تحت تأثیر این فعالیت قرار دارد. بعضی شواهد باستان شناختی نشان می دهد که میانگین تراکم روستا در باکون بیشتر از روستاهای فعلی و مورد بررسی این پروژه بوده است. تجزیه وتحلیل استخوان های حیوانی کشف شده از تل گپ، محوطه ای همزمان با دورة باکون در درة کر، نشان داده است که 70 درصد آنها مربوط به حیوانات وحشی بودند (Egami and Sono 1962). لذا گله داری در دورة باکون اهمیت زیادی نداشته و طبیعتاً در روستا فضای کمتری به نگهداری حیوانات اختصاص می یافت. اگر با چنین ملاحظاتی به مسئلة برآورد جمعیت باکون بپردازیم، جمعیتی بالای 800 نفر برای این محوطة باستانی قابل تصور است (Sumner Ibid: 172). بنابراین، در کاربرد نظریات میانی تدوین شده از طریق مطالعات قوم باستان شناسی در تفسیر گزارش های باستان شناسی، باید نهایت احتیاط اعمال گردد.

لیندا جاکوبس: کار پژوهشی دیگر در این زمینه، تحقیقات لیندا جاکوبس از دانشگاه اورگن آمریکا در روستایی به نام تل نون $^{140}$  در استان فارس است (19 – 175:1979:175). این روستا در یکی از دره های مرتفع کوهستانهای زاگرس و در حدود 1300 متر بالاتر از سطح دریا واقع شده است. امرار معاش اهالی روستا از طریق کشاورزی است. گله

Tell -I- Nun 140: این نام ساختگی است و توسط پژوهشگر به این روستا اطلاق شده است.

داری نیز به میزان بسیار اندك در کنار کار کشاورزی رایج است. محصولات زراعی شامل نیشکر، گندم، جو، کنجد و سبزیجات است. اگر چه بخش اعظم زمین های زراعی روستا به دو مالك که در روستا حضور ندارند متعلق است ولی اکثر اهالی صاحب مقدار کوچکی زمین زراعی هستند (یك تا دو هکتار به ازای هر خانواده). این روستا از لحاظ اندازه و ابعاد، ویژگی های معماری، و عموماً طرح سازه ها، نمونه جالب و قابل مطالعه ای از روستا های منطقه است. به علاوه، از آنجا که شامل دو بخش بخش قدیمی و جدید می باشد، دارای ویژگی های خاصی است و همگونی های زیادی جهت تفسیر گزارش های باستان شناختی مربوط به جمعیت را ارائه می دهد. بخش جدید، در طول دهه های 1340 و 1350 شکل گرفته است. جاکوبس با ثبت وضبط ویژگی های هر دو بخش وهمچنین خصوصیات جمعیتی آنها، تلاش نموده است از این ساختار دو گانه در راستای تفسیر گزارش های باستان شناختی بهره گیری نماید.

بخش قدیمی روستا 5/7 هکتار شامل 4/2 هکتار خانه های روستا 1/5هکتار باغ می باشد که دور تا دور آن را دیوار دفاعی چینه ای فراگرفته است. جمعیت این بخش مجموعاً 490 نفر است که میانگین جمعیت در 5/7 هکتار 85/9 نفر در هر هکتار و در 4/2 هکتار 116 نفر در هر هکتار است؛ هر دو رقم زیر طیفی قرار دارند که سامنر اعلام کرده بود  $6 \times 20 \times 20$  . (Sumner 1979, 174) خانه ها از خشت های خام قالبی به ابعاد. (Sumner 1979, 174) سانتی متر ساخته شده اند که شیوة ساخت این نوع خشتها قدمتی حداقل هفت هزار ساله در منطقه دارد. ضخامت دیوارها 2/5 تا 3 خشت، پهنای اتاق ها معادل اندازه تیر های چوبی ( 2/5 تا 3 متر) و طول آنها نیز متنوع گزارش شده است. اکثر خانه های این بخش دور یك حیاط غیر مسقف ساخته شده و از 59 مجموعة ساختمانی، 48 مجموعه دو طبقه اند که طبقة پائین به نگهداری حیوانات و بالایی برای زندگی خانواده ها اختصاص داشت. شیردوشی و کار خوراك دادن به حیوانات در حیاط انجام می پذیرفت و اکثر فعالیت های خانگی در پشت بام. زنان روستا نیز در محل هایی در پشت بام ها گردهم می آمدند. اکثر مجموعه های ساختمانی روستای قدیمی به خانواده های فامیل مرد متعلق بود. جاکوبس نوع ارتباط های فامیلی و نوع خانواده ها و وضعیت تجرد و تأهل افراد ساكن در هر مجموعة ساختمانی را بررسی نمود. وی همچنین تعداد اتاق های هر مجموعة ساختمانی، مساحت و متراژ هر یك از اتاق ها و كل مجموعه را ثبت نموده و مجموعه های ساختمانی را از لحاظ متراژ و ابعاد و تعداد ساکنین، با یکدیگر مقایسه کرده است. این بررسی نشان داده است که در دوره های گذشته اکثر ساختمان های روستا یك طبقه بودند و در اثر افزایش جمعیت بیشتر آنها دو طبقه شدند ولی در این زمان، جهت رفع مشکلی مشابه که پیش آمد، روستائیان سعی کردند که به بيرون از بافت قديمي نقل مكان كنند.

روستای جدید از سمت شرق بطور کامل توسط همان دیوار دفاعی، از روستای قدیمی جدا می گردد ولی نکته جالب آنکه بخشی از این دیوار جهت تردد، باز شده است. زمانی که جاکوبس پژوهش های خود را در نوامبر 1976 در این روستا به اتمام رساند، 6 خانه در بخش جدید ساخته شده بود و 16 نقشة ساختمانی هم تدراك دیده شده بود که بزودی

ساخت و ساز در آنها آغاز می شد. در میان روستای جدید، یکی از اهالی روستای همجوار نیز دیده می شود که دلیل نقل مکان خود را مرغوبیت زمین های زراعی روستای تل نون تعریف کرده است. تغییر روستا در میان روستائیان کمتر معمول است ولی گاهی شاهد این اتفاق در کل منطقه هستیم که باعث بزرگ و کوچك شدن ابعاد روستا ها می گردد؛ مسئله ای که در گزارش های باستان شناسی مشاهده می شود. تقریباً همه کسانی که قصد نقل مکان از روستای قدیمی به بخش جدید را دارند، از نظر مالی و اقتصادی مشابه هم هستند. انگیزه آنان ظاهراً خراب شدن خانه های بخش قدیمی و ضرورت تعمیرات در آنهاست ولی انگیزه های پنهانی وجود دارد که برای باستان شناسان در برآورد ارقام مربوط به جمعیت جالب توجه است. به عنوان مثال، از سرپرست یکی از خانواده های هسته ای که از روستای قدیمی به روستای جدید منتقل شدند سئوال شد که چه برنامه ای برای خانه روستای قدیمی در پیش دارد؟ وی در پاسخ گفت آن را نگه خواهد داشت واز بخشی از آن به عنوان اصطبل حیوانات استفاده خواهد کرد و در بقیة بخش ها، پسرانش را در صورت ازدواج منزل خواهد داد. جالب است که در خانة روستای جدید، یك اتاق به وی، زنش و دختران مجردش، اتاق دیگر به دو پسر مجردش، یك اتاق به یكی از پسرانش كه به تازگی متأهل شده تعلق دارد. اتاق دیگر تا همین اواخر در اختیار پسر دیگرش و زن و فرزندش بود ولی وی به روستای همسرش نقل مکان نمود چرا که در آنجا پدر زنش زمین های کشاورزی زیادی در اختیار داشت و هیچ پسری نداشت. با این اوصاف می بینیم که خانه روستای قدیمی وی همچنان غیر قابل استفاده

خانه های روستای جدید یك طبقه اند و فعالیت های خانگی در حیاط انجام می پذیرد. ولی در عوض بسیاری از ویژگیهای معماری بافت قدیم در معماری خانه های روستای جدید مشاهده می شود؛ نظیر خشت خام، كمیت و كیفیت درها وپنجره ها، تزئینات داخل اتاق ها و مانند آن. در روستای جدید، برخلاف روستای قدیمی میانگین جمعیت خانوار كمتر است؛ یعنی عدد 8/75 در اینجا به 4/8 كاهش یافته است. تراكم جمعیت نیز از 116 نفر در هر هكتار به 53/3 نفر رسیده است. تعداد اشخاص به ازای هر متر مربع از فضای مسقف، از عدد 9/0 در روستای قدیم به 9/3 در روستای جدید كاهش یافته است. جاكوبس به تجزیه و تحلیل این تغییرات كه از یك توافق آشكار اجتماعی خبر می دهند، پرداخته است.

اگر با جامعه ای در دنیای باستان شناسی روبرو شویم که مشابه این تغییرات در آن روی داده ولی به شواهد مستقیمی در این خصوص دسترسی نداشته باشیم تفسیرهایمان چه خواهد بود؟ قطعاً از یافته های باستانی تفسیرهای نادرستی به عمل خواهیم آورد. به عنوان مثال، شاید خانه های وسیع بخش جدید را متعلق به طبقة برگزیده ای بدانیم و یا شاید در تفسیر تقدم و تأخر این دو روستا دچار اشتباه های فاحشی شویم. این بررسی قوم باستان شناسی نشان داده است که تغییرات فرهنگی در یك بافت زنده از تنوع و تعداد فراوانی برخوردار است و ابعاد مختلفی دارد و مسلماً چنین تغییراتی را باید در یك بافت باستان شناختی انتظار داشت. این تغییرات در تل نون هم سریع اتفاق

افتاده است و هم تدریجی. چرا که همزیستی دو محوطة جدید و قدیم به گونه ای است که افراد مربوط به یك نسل ویك بافت فرهنگی، با تغییرات و تشابهات فرهنگی در کنار هم زندگی می کنند. تبیین این همزیستی ها و الگوی واقعی سکونت و نقل مکانهای جمعیت ها در یك بافت باستان شناختی کار فوق العاده مشکلی است. ولی همگونی هایی که از طریق اطلاعات قوم نگاری حاصل می گردد تا حدود زیادی مشکل تفسیر گزارش های باستان شناختی را هموار می کند و باعث رهیافت های نوینی در این تفسیرها می گردد.

فرانك هول: هول استاد بخش انسان شناسى دانشگاه رايس، ديگر پژوهشگری است که در لرستان کار قوم باستان شناسی انجام داده است و نتیجة آن را در سال 1979 تحت عنوان باز اکتشاف گذشته از طریق زمان حاضر: قوم باستان سناسی در لرستان ایران منتشر نمود (Hole1979). آگاهی داریم که علاقة هول به بررسی مرحله ای از فرهنگ بشری در آسیای جنوب غربی بود که دورة جمع آوری خوراك را به سیستم تولید خوراك تغيير داده است. لذا پيرو پژوهش هاى باستان شناسى خود و همکارانش در دشت دهلران، پروژة قوم باستان شناسی را در میان گله داران بومی معاصر که بطور دائم در مناطق بین ارتفاعات لرستان و دشت دهلران در تردد بودند، اجرا کرد. وی اعتقاد دارد که در بافت های باستان شناختی، گاهی اوقات با اشیاء متنوعی برخورد شود که ممكن است عملكرد يكساني داشته باشند. پرسش وي اين است كه اگر اين اشیاء می توانند جایگزینی برای هم باشند پس چه نیازی به ایجاد تنوع در شکل و ظاهر آنهاست؟ یا اگر کاربردهای مختلفی داشتند، آن كاربرد ها چه هستند؟ هول معتقد است كه اين پرسش ها، اكثر باستان شناسان فرهنگی و اجتماعی را تحریك می كند كه به بررسی بازنمودهای فرهنگ مادی مردمانی که عصر پیش از تاریخ آن را در دست مطالعه دارند، بپردازند. وی میگوید که این وظیفه باید به باستان شناسانی که به مطالعة بافت ها رفتاری علاقمندند واگذار شود و در واقع، این باستان شناسان باید قوم نگار خود باشند.

رویکرد هول به ضرورت پژوهش های قوم باستان شناسی در نتیجة چالش بزرگی صورت پذیرفته است که به تشریح آن می پردازیم. اکثر باستان شناسان و دیرینجانورشناسان پاسخ دقیقی به این پرسش ندارند که آیا اهلی گری حیوانات در اثر همان عواملی که باعث کشت گندم و جو گردیده اتفاق افتاد یا خیر. البته آنان به صورت ذهنی می پذیرند که فرآیند اهلی گری حیوان و گیاه در اثر عوامل مشترکی حاصل شده است. ولی دلایل تئوریك و شواهد باستان شناختی فراوانی هست که این نظر را رد می کند. از لحاظ تئوریکی آگاهی داریم که در طول دورة پلئیستوسن، نمونه های وحشی گوسفند، بز، گاو و خوك اهلی در مناطقی حضور داشتند که روستاهای مربوط به اواخر این دوره در آن ظاهر شدند. ولی تعیین محل غلات تا حدی پیچیده تر و مشکل تر از حیوانات شدند. ولی تعیین محل غلات تا حدی پیچیده تر و مشکل تر از حیوانات طبیعی امروزی، فاقد گونه های وحشی گیاهی هستند. بنابراین، مردمی طبیعی امروزی، فاقد گونه های وحشی گیاهی هستند. بنابراین، مردمی که در این نواحی زندگی می کردند باید اهلی کردن حیوانات را قبل از که دانه های گیاهی آغاز کرده باشند. به علاوه، در بسیاری از مکان های

فراپارینه سنگی نواحی پست شرق مدیترانه مدارك زیادی بدست آمده که گویای اهلی گری بزکوهی است و این در حالی است که هیچ مدرك محکمی در زمینه کشت و زرع در آن محوطه ها بدست نیامده است. در این جا، پرسش اساسی آن است که آیا بز کوهی توسط مردمانی که هنوز هنرهای مربوط به کشاورزی را اقتباس نکرده اند، اهلی شده بود؟ از لحاظ تئوریکی، سؤالات دیگری نیز مطرح است نظیر اینکه آیا ممکن است که کشت غلات، سوای اهلی گری حیوانات آغاز شده باشد؟ پاسخ اکثر صاحبنظران به این پرسش مثبت است چرا که تصور می کنند کشاورزان می توانستند رژیم غذایی خود را با حیوانات وحشی شکاری جایگزین کنند. این نظریه در دیگر بخش های دنیا نظیر آمریکای میانه، پشتیبانی شده است.

مدارك باستان شناختی، پژوهشگران را متقاعد می سازد که این احتمالات جایگزین را با تأمل بیشتری مورد بررسی قرار دهند. در گنج دره (Smith 1975) ، سراب (Braidwood 1960)، گوران (Mortensen 1972)، چغاسفید (1977 شواهد باستان شناختی محکمی به دست آمده که نشان دهندة توجه شدید ساکنان آنها به آهلیگری چارپایان و گسترش الگوهایی از چراگردی هستند. علی رغم وجود دلایل تئوریکی وشواهد باستان شناختی مبنی بر اصرار ساکنان این دهکده ها یا اردوگاه های اولیه بر نگهداری حیوانات، متأسفانه توصیف و تفسیر منشأ دامداری و رشد آن براساس اطلاعات موجود مشكل است و حال آنكه در خصوص كشاورزى با چنين چالشی روبرو نیستیم. هول بر ضرورت اتخاذ تدابیر باستان شناختی در زمینة گردآوری اطلاعاتی دربارة دامداری تأکید می ورزد و معتقد است که در این راستا باید به دنبال همگونی هایی در میان چادرنشینان و کوچروهای فعلی گشت و سپس با آمادگی بدست آمده به جستجوی مواد باستانی مربوط و تفسیر آنها بپردازیم. هول با اعتقاد به اینکه برای تدوین آنالوگهای قوم نگاری جهت هموار کردن مشکل تفسیر مدارك باستان شناختی در هر منطقه، باید سراغ همان منطقه طبیعی ـ فرهنگی رفت، توجه خود را به دهلران، جایی که فعالیت های باستان شناسی زیادی در آن انجام داد، معطوف نمود تا پاسخ پرسش های خود در زمینة منشاء دامداری، نقش چراگردی در زندگی مردم پیش از تاریخ لرستان و پیشرفت های موازی بین چادر نشینان گله دار و روستانشینان کشاورز را جستجو کند.

هول تأکید می کند که برای یافتن اردو گاه های چادر نشینان، نیازی به پیمایش وبررسی تمامی منطقه غرب ایران نیست. بلکه پاسخ دادن به برخی سؤالات اساسی، می تواند راهنمایی های مطلوبی در این زمینه ارائه دهد؛ سؤالاتی نظیر: چادر نشینان در چه جاهایی چادرهایشان را برپامی کنند؟ چرا؟ در چه فصل هایی؟ در هرکدام از آنها چه فعالیت هایی به نمایش گذاشته می شود؟ چه وسایل و امکاناتی در هر کدام یافت می گردد؟ جواب دادن به پرسش هایی از این قبیل، قوم باستان شناس را قادر می سازد که در جاهای به خصوصی به دنبال این اردوگاههای چادر نشینی بگردد. به علاوه، این فرض که چادرنشینی یك سنت قدیمی است ودلایل لازم در خصوص مکان برپایی چادرها تغییری نکرده است، در امر پیدا کردن آنها مفید و مؤثر خواهد بود. البته عکس های

هوایی، نقشه های مطلوب توپوگرافیکی و مطلعین محلی از دیگر راهها و ابزارهای کشف محل این چادرها هستند که هول به جز عکس های هوایی از همه موارد یاد شده، در امر یافتن اردوگاههای چادرنشینان منطقه بهره برده است. وی بر استفاده از اطلاعات سالمندان بومی تأکید خاصی دارد چرا که معتقد است علاوه بر اطلاعات متنوعی که می تواند در اختیار نهند، مرزهای فرهنگی گروههای چادرنشین را می شناسند و مفاهیم مدارك مادی نمادین را می دانند؛ مسائلی که در دنیای باستان شناسی از پیچیدگی خاصی برخوردار است.

هول و همکارانش در سراسر لرستان در میان چادرنشینان سفر کردند و به جمع آوری پاسخ سؤالاتی در زمینة های گله داری، چادرنشینی، مراتع وچراگاهها، و تغییرات فرهنگی بعمل آمده، پرداختند. در بعضی موارد به چادرنشینانی برخوردند که در حال مهاجرت سالیانه خود از چراگاه زمستانی به تابستانی بودند که ثبت اطلاعاتی در این زمینه مفید بود. با استفاده از مطلعین سالمند زن ومرد اطلاعاتی در خصوص تغییر پوشش گیاهی، عادات غذایی، مسائل اجتماعی و تکنولوژیکی، تأثیرپذیری های فرهنگی از خارج، و وقایع و حوادث طبیعی مانند خشکسالی، برفهای سنگین، بیماریها و مانند آن که باعث نابودی اعضای قبیله ها یا گله ها می شد، گردآوری نمودند. هول پس از این مشاهدات نتیجه گرفت که چادرنشینی و کوچ گری اساساً به همان لوازمی که روستانشینان امروزی استفاده می کنند، نیاز دارد. تفاوت اساسی بین روستائیان قبیله ای و چادرنشینان امروزی در مقدار تجهیزات و لوازمی که مورد استفاده قرار می دهند و همچنین سبك خمانه سازی است. امروزه، بار و بنه و لوازم زندگی را برپشت حیوانات حمل می کنند ولی در گذشته که حیوانات حمال در اختیار نبودند، بار و بنه ها توسط انسان ها حمل می شد و به همین دلیل جسیم و بزرگ نبودند. دسترسی به حیوانات باربر، آنان را تشویق کرد که بار و بنه ها و لوازم کوچ خود را بزرگ تر سازند. مسافت بین چراگاههای تابستانی وزمستانی تنها در حدود 15 کیلومتر بود که به راحتی در یك روز طی می شد. مهاجرت های طولانی که ویژگی برخی از قبایل چادرنشین است در اثر فشارهای ناشی از افزایش جمعیت وحضور کشاورزان در بعضی از مراتع كوهستاني، صورت مي پذيرفته است.

یکی دیگر از نتایج بررسی های قوم باستان شناسی هول، مسئله استقلال چادرنشینان امروزی از کشاورزان بود لذا می توان فرض کرد که تولید کالاهای تخصصی احتمالاً به صورت مستقل از کشاورزی و در زمانی قبل یا بعد از آن افزایش یافته باشد. دو عامل می تواند باعث این استقلال شده باشد یکی، استفاده از بلوط و دیگری دروی دانه های غلات وحشی این دو فعالیت اقتصادی در گذشته نیز انجام می شدند و در حال حاضر هم مهم هستند. چادرنشینان مورد مطالعه زمانیکه به چراگاه تابستانی در کوهستانها مهاجرت می کنند، دانه های غلات وحشی رسیده را که به صورت خیلی متراکم روئیده بودند، درو کردند. بدین ترتیب می بینیم که هول به صورت عمومی نتایج قوم باستان شناسی انجام شده در لرستان را منتشر نمود (Hole 1979) ولی قبلاً با جزئیات بیشتری به تشریح مسائل را منتشر نمود (Hole 1979) ولی قبلاً با جزئیات بیشتری به تشریح مسائل تخصصی پرداخته بود

شناسان، آثاری را که چادرنشینان از خود برجای می گذارند، نمی توانند شناسایی کنند. چرا که چادرهای چرا گردان در همه جما برپاست ولی مانند خانه های متروك دهكده ها، بقایایی از خود برجای نمی گذارند. در بررسی های باستان شناسی بدیهی است که محوطه های باستانی موادی را در سطح خود به نمایش می گذارند که شناسایی آنها را آسان تر می کند. با مطالعة این مواد سطحی می توانیم ارزیابی هایی از بخش های مختلف یك دهكدة باستانی به عمل آوریم و حتی تخمین های جمعیتی ارائه نمائیم. بنابراین، به نظر می رسد که مشکل عمده در امر آغاز فعالیتهای باستان شناختی در اردوگاههای چادرنشینان باستان، مسئلة شناسایی این محلهاست که تقریباً در بیشتر موارد هیچ نشانة سطحى از خود برجاى نمى گذارند. هول تأكيد مى كند با يافتن پاسخ سؤالاتی که در زمینة مکان برپایی چادرهای کوچگرها طرح می گردد و با استفاده از ابزارهایی چون عکس های هوایی و نقشه های توپوگرافی و راهنمایان و مطلعین بومی، می توان محل اسکان چادرنشینان باستانی را مشخص کرد. شناسایی و حفاری تپه تولایی در باستان شناختی با یکدیگر است که آن را به عنوان یك اردوگاه چادرنشینی آغاز دوران نوسنگی معرفی نموده است (Hole 1974).

پژوهش های قوم نگاری هول نشان داد که چادرهای کوچروهای لر، چادرهای منفرد خانوادگی هستند که اغلب دورتادور آنها بوسیلة سنگ چین محدود شده و در بخشی از چادرها، محوطه ای مستطیل شکل با کنار هم گذاشتن سنگ هایی مناسب تعبیه می گردد. روی این محوطة سنگی، رختخواب، کیسه های آب و سایر لوازم و تجهیزات را قرار می دهند. معمولاً اجاقی در وسط چادر قرار دارد و محوطه ای در بیرون از چادر جهت انباشتن خاکستر و دیگر زباله ها در نطر می گیرند. از حیوانات، در چادرها یا در آغل هایی که میان چادرها تدارک دیده می شوند، نگهداری می کنند. چادرنشینان همچنین محل هایی را به عنوان انبارک های ذخیره آذوقه ونگهداری غلات تعبیه می کنند.

از غارها یا پناهگاه های صخره ای به عنوان استقرارگاههای فصلی، آغل حیوانات و محل ذخیرة علوفه استفاده می کنند. این فعالیت ها در دوران پیش از تاریخ نیز اتفاق افتاده است چنانکه حفاری های غار کنجی در نزدیکی خرم آباد، چنین شواهدی را ارائه نمود (Hole and کنجی در نزدیکی خرم آباد، چنین شواهدی را ارائه نمود Flannery 1967) همان طور که در بالا اشاره شد، هول تپه تولایی را که توسط هنری رایت به او معرفی شده بود، پس از فراغت از پژوهش های قوم باستان شناسی در دهلران، حفاری کرد و متوجه شد که این محل یك الگوی استقرار چراگردهای پیش از تاریخی را به نمایش می گذارد. وقتی که وی کار حفاری در این تپه را با ایجاد یك کمانة کوچك آغاز کرد، بلافاصله در اولین لایه بخش هایی پوشیده از خاکستر، ردیف های سنگ چین، گودال های پراکنده ای مملو از قطعات سفال های پیش ار تاریخی، ابزارهای سنگی و قطعاتی از سنگ ابسیدین برخورد.در ادامه حفاری به شواهد دیگری مشابه آنچه که در بررسی قوم نگاری خود در جفاری به شواهد دیگری مشابه آنچه که در بررسی قوم نگاری خود در جفاری کوچروها دیده بود، برخورد نمود. بی شك شناسایی محل تولایی

وتفسیر مواد باستانی حاصل از کاوش در این محل، مدیون پژوهش قوم باستان شناسی فرانك هول می باشد.

**پتی جو واتسون:** واتسون در زمرة منتقدین تفکر با ستان شنا سی نوی لوئیس بینفورد بود که به همراه همفکرانش بر جهانشمول بودن قوانین باستان شناسی تردید نمودند. وی در واقع یکی از بنیان گزاران اصلی روی کرد قوم با ستان شنا سی ا ست. پس از اخذ لی سانس از دان شگاه میشیگان، در محوطه های نوسنگی خاورمیانه حفاری کرد و در همین اثنا تو سط لیندا و رابرت بریدوود تشویق شده بود که به طبقه بندی استخوانهایی که از طریق کاوش های باستان شناسی دانشگاه میشیگان که تا قبل از جنگ دوم جهانی جمع آوری شده بودند، بپردازد. واتسون کار قوم باستان شناسی را در سه دهکده در استان کرمانشاه به نامهای حسن آباد، عین علی و شیردشت از نوامبر 1959 تا ژوئن 1960 به انجام رساند ولی بخش عمدة كتاب خود را به ارائة گزارشهای قوم نگاری روستای حسن آباد اختصاص داد (Watson 1966, 1979). وی اطلاعات حاصله را در جدولهایی پردازش کرده است که آنها را می توان به عنوان الگویی برای مطالعات قوم باستان شناسی در یك جامعة بكر و دست نخورده در ایران، مد نظر قرار داد. وی در تحقیقات خود سعی کرد بین طرح روستا، ویژگی معماری خانگی و کارابزارها از یك طرف و میزان جمعیت و ساختار اقت صادی/اجتماعی از طرف دیه گر ارت باط بر قرار نما ید. واتسون در بخش اول کار خود بر روی سازمان اقتصادی، شیوه های کشاورزی، دامداری، تکنولوژی خانگی، روابط خویشاوندی و روبناهای سه حست ورری، دیمه بری، کتبوتوری کاتعی، رویبط کویست و تای و رویب کای سه جام هه فوق کار کرد. در بخش دوم وی روی روا بط رفتاری ا<sup>141</sup> و اصول یک سان نگاری رو ساخت <sup>142</sup> و بخصوص رابطه بین با ستان شنا سی و مردم شناسی را به بحث گذاشته است.

دهکده های مورد مطالعه واتسون، بویژه روستای حسن آباد، برخوردار از دو گروه جمعیتی یعنی کشاورز و دامدار بود. بنابراین جامعة مورد مطالعة وی دارای اقتصادی ترکیبی بوده است. البته کار واتسون تا حدودی با پژوهش کارول کرامر در شاه آباد کردستان و تحقیقات لی هورن در باغستان سبزوار شباهت دارد. ولی به نظر می رسد که واتسون به صورت جامع به ثبت و ضبط کلیة ویژگیهای این دو ترکیب جمعیتی

behavioral correlation 141

Uniformitarian principal <sup>142</sup>

پرداخته است. پژوهش وی مطابق جدولی که دیوید و کرامر ارائه کردند در زمرة مطالعات قوم نگاری در جامعه ای بکر وفارغ از ویژگیهای تمدن جدید با هدفمندی های باستان شناختی قرار می گیرد و لذا کلیدها و راهنمائیهای فراوانی را برای باستان شناسان به ارمغان آورده است. تفاوت اساسی کار واتسون با دیگر قوم باستان شناسانی که در ایران دست به تحقیق زدند در آن است که وی علاوه بر نتیجه گیری هایی که خود از این پژوهش نموده، با انتشار گزارش این بررسی جالب توجه (1979)، امکان استفاده از آن را برای دیگر باستان شناسان می بصورت مطلوب تر فراهم آورده است. در واقع، باستان شناسان می توانند با مطالعة این گزارش قوم نگاری، آنالوگ هایی برای آزمودن فرضیات باستان شناختی خود استخراج کنند. واتسون به ثبت اطلاعاتی در زمینه های ذیل پرداخته وسپس دست به تفسیر آنها زده است:

الف) اطلاعات متعدد و دقیقی از کمیت و کیفیت جمعیت روستا نظیر سر شماری، ترکیب خانواده، تعداد اعضای خانواده، مرگ و میر کودکان، زنان و باروری آنان، ازدواجها، و مانند آن.

- ب) اطلاعات دقیقی در زمینة وابستگی های نسبی و سببی.
- ج) مالکیت و چگونگی کشت زمینهای کشاورزی ومیزان محصولات.
  - د) مالكيت حيوانات و ميانگين آن نسبت به هر خانواده.
- هـ) تعاونی های محلی حیوانات و فرآورده های آنها (گله داری، صیادی و...) و قیمت تخمینی حیوانات در بازارهای کرمانشاه.
- ی تشریح سیمای دقیق خمانه های و حیاطها و مصنوعات ولوازم موجود در آنها.
  - ز ) سرانة فضاى اتاق به نسبت هر خانواده.

**لی هورن:** هورن دیگر قوم باستان شناسی است که در فاصلة سالهای 1962 تا 1978 عموماً در منطقة شمال شرقـی ایـران مطالعات قـوم نـگاری وقـوم باستان شناسی انجام داد. وی در روستاهای منطقه توران واقع در 150 کیلومتری سبزوار به مدت 3 تابستان (8 - 1976) تحت حمایت یونسکو پژوهش کرد. او فارسی را با لهجة محلی به خوبی صحبت می کرد واین توانایی، کمك شایانی به افزایش کیفیت تحقیقات وی نمود. علاقه مندی هورن به خصوص به بوم شناسی، تشکیلات فضایی و ریخت شناسی استقرارگاه های انسانی و روستاها، سازش پذیری مردمان در سرزمینهای خشك و سایر موضوعات مربوط به قوم باستان شناسی بوده است. این پژوهشگر، تأثیر تنوعات فصلی را در وضعیت و موقعیت استقرارها مورد بررسی قرار داد؛ تنوعاتی که متأثر از تفاوتهای موجود در توزیع و فراوانی فصلی حیوانات می باشد. هورن این پژوهش قوم باستان شناسی را از طریق بررسی بوم شناختی روستای باغستان منطقة توران به انجام رساند (Horne 1983). این روستا جمعیتی مرکب از دامدار و کشاورز دارد. مراتع اطراف آن در زمستان توسط گروه های گله دار اشغال می گردد و در نتیجه از لحاظ ریخت شناسی وضعیت خاصی بر منطقه حاکم می شود. بهره برداری از زمینهای اطراف روستا توسط کشاورزان در فصلهای بهار و تابستان، تنوع ریخت شناسی آن را مضاعف می سازد. هورن در این بستر مهیا، با هدفهای قوم باستان شناسی پژوهش کرد و همگونی هایی از این اقتصاد تلفیقی (دامداری وکشاورزی) و تأثیر آن بر ریخت شناسی فضایی

روستا و بافتهای معماری آن استخراج کرد (Horne 1994) تا باستان شناسان را در بازسازی و تفسیر موارد مشابهی که در بافتهای باستان شناختی با آنها روبرو می شوند، یاری دهند.

**فریدریك بارث:** وی یكی از اعضای گروه بریدوود بود كه در جریان اجرای پروژة پیش از تاریخ ایران، به عنوان انسان شناس فیزیکی و دیرینگیاهشناس در ترکیب هیأت وی جای گرفته بود. بارث علاوه بر انجام وظایف محوله در امر مطالعة استخوانهای حاصل از کاوش های این گروه، پژوهش های قوم نگاری ارزنده ای را در استان کردستان و جنوب ایران انجام داد. ولی رفته رفته هدفمندی های یاستان شناختی در پژوهش های قوم نگاری وی کمرنگ شد و کارهای وی صبغة کاملاً قوم نگاری به خود گرفت (Barth 1952, 1953, 1959-60, 1961). اطلاعات حاصل از تحقیقات بارث، بطور غیر مستقیم در تفسیر گزارشهای پیش از تاریخی قابل استفاده است. زمانی که وی تحقیقات خود را انجام می داد، قوم باستان شناسی رهیافت تازه ای بود که مراحل آغازین تطور خود را طی می کرد و هنوز به عنوان زیر شاخه ای با تعریف ها و هدفمندی های مشخص معرفی نشده بود. شاید این امر مهمترین دلیلی بوده باشد که باعث شد علیرغم بروز رویکردهای مهم و اساسی در میان اعضای گروه پژوهشی بریدوود، متأسفانه رویکرد قوم باستان شناسی در اندیشه های علمی بارث تجلی و گسترش پیدا نکند.

## رویکرد قوم باستان شناسی در میان پژوهشگران ایرانی:

به نظر می رسد که مؤسسات و نهادهای آموزشی و پژوهشی کشور، تا کنون کوچکترین پروژه قوم باستان شناسی را طراحی و اجراء نکرده اند. همانطور که در مقدمة این تحقیق آمده است، ضعف و فقر اصول و مبانی نظری باستان شناسی، امکان بروز رویکردهای نوین را در میان پژوهشگران فراهم نکرده و اساساً عدم پرسش های بنیادی و وزین در مرحلة تفسير و تحليل باستان شناختی، ضرورتی برای سنجش فرضيات از طریق واسطه هایی که در باستان شناسی نو نظریات میانی یا حد وسط خوانده شدند، ایجاد ننموده است. در واقع، باستان شناسان و قوم شناسان ایرانی هر کدام به کار پژوهشی محض خود مشغولند و از چگونگی و نتایج تفسیرهای پژوهشی یکدیگر اطلاعی ندارند. اکثر باستان شناسان ایرانی تمایلی به بهره گیری از روش های مختلف در تفسیر گزارش های باستان شناختی را ندارند و تنها بر روش های یگانه و خاص باستان شناختی که به دلیل عدم تحول و تطور علمی، ویژگی های سنتی و ایستایی فراونی پیدا کرده اند، پافشاری می نمایند. خوشبختانه، تمایل برخی از باستان شناسان در زمینهٔ استفاده از روش های آزمایشگاهی، شیمیایی و فیزیکی و به کار گیری برخی از متخصصان مربوطه در سازمان های ذیربط وضعیت را در این زمینه ها تا حدودی بهبود بخشیده است. تعداد انگشت شماری از باستان شناسان و قوم شناسان داخلی به این روش پژوهشی توجه نشان داده اند که به بررسی آن می پردازیم:

محمد میر شکرایی کارشناس قوم شناسی سازمان میراث فرهنگی کشور یکی از پژوهشگرانی است که چنین توجهی را از خود نشان داده است. وی تحقیقات قوم نگاری زیادی انجام داده که در بعضی از آنهاد ضمن بررسی سابقه واستمرار برخی از آداب، مراسم و ابزار آلات، به مطالعات تطبیقی این مواد و رفتارهای فرهنگی در گذشته و حال  $\frac{143}{4}$  پرداخته است. میرشکرایی در سال 1374 در مقاله ای با عنوان ول وسیله را به عنوان یکی از ابزارهای سنتی کشاورزی معرفی نمود که در مُنطّقة آذربایجان به عنوان خرمن کوب مورد استفاده قرار می گیرد ( میرشکرایی 1374صفحه 38 \_ 24). وی به استفاده از این وسیله تا دو سه دهة گذشته در امر کشاورزی اشاره می کند و گزارش می نماید که در سال 1370 از ول در روستای کندوان اسکو بهره برداری شده است. میرشکرایی در این مقاله بر ضرورت گردآوری هرچه سریعتر اشیایی از این دست تأکید می کند و ادامه می دهد که در سال های آینده ممکن است نمونه های کهن این نوع اشیاء در کاوش های باستان شناسی یافت شود و ما نمونه های زنده آنها را برای مقایسه از دست باشیم. شایان ذکر است که کهن ترین ول در کاوش های منطقه ارمنستان، توسط یك محقق روسی به نام پیوتروفسکی زیر بقایای استخوان های یك مرده یافت شده كه قدمت آن هزارة اول ق .م است (پيوتروفسكي 1348 صفحه 84).

میرشکرایی در مقاله ای دیگر، به تشریح رسم آیینی آرایش و مهر و نشان کردن خرمن می پردازد ( میرشکرایی ،1376: 46  $\perp$  30  $\perp$  14. تا چند سال پیش، که هنوز ابزارآلات جدید کشاورزی معمول نشده بود، در بیشتر نقاط کشورمان گندم خرمن کوبی شده را بصورت کپه های مخروطی شکل در وسط زمین خرمن در می آوردند و روی سطوح آن را با سطح غربال از سر مخروط تا روی زمین طوری می کشیدند که جای آن روی گندم ها باقی می ماند. سپس سطح کپة گندم را به چهار قسمت تقسیم می کردند. روی هریك از چهار بخش، با خاك نرم عبارات و كلمات متبرك و بركت خواهى و همچنین نام ائمه معصومین را می نوشتند و یا اگر مهر خرمن داشتند، به جای نوشتن، مهر می زدند. وی معتقد است که الگوی آرایش خرمن باید بازماندة نیایش هایی باشد که همراه با مراسم ویژه ای در جشن های برداشت محصول انجام می شده و صورت های تحول یافته آن تا زمان معاصر استمرار یافته است. وی اشاره می کند که برخی اشیاء و آثار کهن از جمله نقش و نگارهای روی سفالینه های پیش از تاریخی ایران، شاید نشان هایی از این گونه جشن و نیایش ها بوده باشد (میرشکرایی همان صفحه 33). بعضى از نقوش روى سفال هاى سيلك، گيان و شوش نقوشى شبیه خرمن دارند که تفسیر آنها جای تأمل بیشتری دارد.

Val <sup>143</sup> Val ول بصورت تخته اي از جنس چوبهاي سخت مانند گردو است که معمولاً بيش از يك متر طول و 70 سانتيمتر عرض دارد قسمت جلويي آن باريك تر است وقدري به سمت بالا انحناء مي يابد. در سطح زيرين آن چند رديف تکه هاي کو چك سنگ چخماق يا خرده هاي سنگهاي ديگر که لبة برنده اي دارند ، نشانده مي شود. از بخش جلويي با طناب به يوغ بسته وبا نيروي دو گاو يا حيوان ديگر بر روي گندم هايي که بصورت دايره روي زمين خرمن پهن شده است کشيده مي شود. هنگام کشيده شدن ول روي خرمن معمو لا يك نفر روي آن مي ايستد.

مي شود. هنگام كشيده شدن ول روي خرمن معمو لا يك نفر روي آن مي ايستد.

<sup>144</sup> مهر خرمن وسيله اي چوبي است به شكلهاي مربع، بيضي ، مستطيل ، دايره وسرو خميده كه بر روي يك سطح آن نقشها ونوشته هايي بصورت گود وبرجسته كنده كاري شده است. معمولاً بر روي سطحي از خرمن كه بايد مهر زده شود خاك مي ريزند وسپس مهر خرمن را بر روي آن مي فشارند ونقش يا نوشتة مورد نظر حاصل مي گردد در روش ديگر ،قسمتهاي كنده شدة مهر خرمن را از خاك پر مي كنند وسپس با سرعت روي سطح خرمن بر مي گرداند.

این پژوهشگر همچنین پژوهشی در خصوص یکی از آلات کوبیدن و پوست کندن غلاتی چون برنج و ارزن که به <u>دنگ<sup>145</sup> م</u>وسوم است انجام داد و نتیجه را در مقاله ای با همین عنوان منتشر نمود (میر شکرایی 1377صفحه 23\_ 10). دنگ انواعی چون آبدنگ ویادنگ دارد و در واقع هاون بزرگی است که عملکرد دسته آن از لحاظ فنی نسبت به هاون های معمولی پیچیده تر است و در آن از فنون ترکیب، تنظیم وهدایت نیروها استفاده می شود. این وسایل از اوایل دههٔ 1340 رفته رفته به دلیل توسعهٔ کارخانه های برنج کوبی و شاید دلایل دیگر از کار افتادند. عموماً حوزة فرهنگی یا گسترة جغرافیایی استفاده از آبدنگ و پادنگ تا حد زیادی با حوزة کشت برنج همخوانی دارد. در بعضی موارد نیز برای پوست کندن سایر دانه های گیاهی یا انجام دیگر کارهای صنعتی مثل تهیه خمیر کاغذ و باروت کوبی و خرد کردن شیشه استفاده شده است. در هر حال، این یژوهشگر، دنگ را نمونه پیشرفته و تحول یافته هاون می داند که سابقه ای بس طولانی در فرهنگ مادی کشورمان دارد. وی با بررسی شکل، عملکرد، و مفاهیم واژه ای هاون و دنگ و تطبیق آنها با یکدیگر تلاش نموده است که توجه علاقمندان و محققان را به بهره گیری از نتایج تفسیر هر یك از آنها در تفسیر و تحلیل دیگری جلب نماید.

جلال الدین رفیع فر یکی دیگر از پژوهشگران ایرانی است که با تلاش در شناخت پدیده هایی چون یکجا نشینی، کوچ نشینی، دامپروری و نظایر آن از طریق بررسی عوامل و شرایط تکوین و رشد آن پدیده ها، نوعی رویکرد قوم باستان شناختی از خود بروز داده است (رفیع فر 1375). وی معتقد است که برای سیر تحول جوامع باید از اطلاعات باستان شناسی و قوم شناسی توأماً استفاده نمود؛ یعنی لزوم تلفیق هدف ها و روش های باستان شناسی و قوم شناسی در شناخت خاستگاه پدیده های باستان شناختی. وی با اشاره به نقش محیط طبیعی در چگونگی سازگاری انسان با طبیعت و نحوة ساخت و شکل گیری و رشد پدیده های مختلف تاریخ فرهنگ بشری، تأکید می کند که تفاوت های آب وهوایی در مناطق مختلف جغرافیایی، که پس از آخرین دورة یخبندان بوجود آمد، باعث ظهور پدیدة نوسنگی با اشکال و حالات گوناگون و با تقدم و تأخر زمانی فاحش در نقاط مختلف کرة زمین شد. همین عوامل طبیعی باعث شده که با بقایا و بازمانده های آن جوامع نوسنگی را که قوم شناسان نام جوامع ابتدایی یا بدوی را بر آنها اطلاق کرده اند، در حال حاضر در بعضی از نقاط دنیا بیابیم. دهکده هوفل پلنگی را به عنوان یکی از این نمونه ها در ایران معرفی می کند. این دهکده که در سال 1368 مورد بازدید این محقق قرار گرفته، در کوههای بختیاری واقع شده است. هوفل از نظر منابع آب و خاك و مرتع بسيار غنى است؛ زمين هاى زراعى فراوانی دارد که زیر کشت دیم گندم و کشت آبی برنج می روند؛ باغهای نسبتاً کوچکی از انواع میوه ها دارد؛ دامداری در آن از اهمیت ویژه ای برخوردار است، طوری که تعداد دامها نسبت به تعداد جمعیت روستا

<sup>&</sup>lt;sup>145</sup> دنگ دستگاهي است كه براي كوبيدن وپوست كندن دانه هاي برخي غلات نظير برنج بكار مي رود. چوب آن بزرگ وسنگين است كه با نيروي انساني ويا نيروي آب ، حول يك محور بالا وپائين مي شود و هر بار كه فرود مي آيد پوست آنها را بريده و جدا مي كند دنگ انواع مختلفي چون پادنگ و آب دنگ دارد و در و اقع هاون بزرگي است كه عملكرد دسته آن از لحاظ فني نسبت به هاون هاي معمولي پيچيده تر است.

بسیار قابل توجه است. این ویژگی ها و در مجموع وضعیت طبیعی این دهکده، آن را برای استقرار دایمی گروهی با جمعیت محدود ، مساعد ساخته است (عسکری و دیگران ،1368).

رفیع فر این دهکده را دارای ویژگی هایی می داند که کلود لوی استروس برای یك جامعه ابتدایی برشمرده است (لوی استروس برای یك عامعه ابتدایی برشمرده است (لوی استروس دموکراتیك و شورایی در تصمیم گیری ها، وجود مشارکت جمعی در مراسم مختلف، خود بسندگی نسبی در تولید مواد خوراکی، به کار گیری ابزار کار سنتی وابتدایی، و عدم مالکیت فردی شاخص هایی هسنتد که این دهکده را با تعریف لوی استروس از جامعة ابتدایی هماهنگ می سازد. لذا دهکدة موفل به دلیل ویژگی های یاد شده و فقدان برخوردها و ارتباطات فرهنگی با دیگر جوامع به عنوان جامعه ای اصیل و دور از تمدن جدید فرهنگی با دیگر جوامع به عنوان جامعه ای اصیل و دور از تمدن جدید ممگونی های زیادی را جهت آزمودن فرضیات باستان شناختی، در اختیار باستان شناسان قرار دهد. قدر مسلم آنکه رفیع فر در مقالة خود، باستان شناسی و قوم شناسی جهت بررسی و شناخت چگونگی تکوین، شکل گیری و رشد جوامع تأکید کرده است.

نگارنده (فاضلی) نیز بر لزوم رویکرد قوم باستان شناسی در پژوهش های باستان شناختی کشور تأکید دارد. در جنوب تهران دهکده هایی باقیمانده از نظام ارباب رعیتی وجود دارد که اطلاعات مربوط به فضای فیزیکی و بافت معماری بعضی از این روستاها ثبت وضبط شده است. مطالعة دقیق این دهکده با روش های قوم باستان شناسی می تواند همگونی های زیادی یرای تفسیر گزارش های باستان شناسی مربوط به جوامع سلسله مراتبی در اختیار نهد (Fazeli 2001). میرعابدین کابلی پیش از تاریخی در دوران معاصر که در مجموعه مقالات اولین گردهمایی مردم شناسی چاپ گردیده، توجه نگارنده را جلب نموده است (کابلی 1371). وى ضمن معرفى چند نمونه از يافته هاى حاصل از كاوش هاى تپه یحیی، شهداد و مارلیك، آنها را با نمونه هایی از عصر حاضر مطابقت داده و سپس به توصیف کاربرد بعضی از آن یافته های باستانی پرداخته است. وی به نوعی تشریك مساعی باستان شناس و قوم شناس اعتقاد دارد که باید در برنامه های کاوش باستان شناسی لحاظ شود تا از طریق شناختی که در خصوص فرهنگ های بومی معاصر حاصل می گردد باستان شناس را در تعبیر و تفسیر یافته های خود توانا سازد و از سوی دیگر، امکان لازم را برای قوم شناس فراهم آورد تا با سوابق تاریخی فعالیت های مردمان و آداب و رسوم و سیر تاریخی کردارها و پندارهای آنان آشنا شود.

کابلی در بخشی از مقالة خود به ساخت کوره ها و اجاق هایی در گذرگاهها و معابر و کاملاً مجزا از مجموعه های ساختمانی در تپة یحیی دورة چهارم  $\mathbf{B}$  اشاره و آنرا پدیده ای غیر معمول توصیف می کند. وی برای تفسیر این پدیده مستقیماً سراغ دهکده ای در منطقه می رود که

هر چند خانواده، یك تنور نانوایی در معبر ایجاد كرده و برای پخت نان از آن تنور به صورت گروهی استفاده می کنند. برای پختن نان، در هر نوبت یکی از اعضای گروه با مقداری هیزم تنور را گرم و از آن استفاده می کند. طبیعی است که برای گرم کردن تنور سرد، سوخت بیشتری لازم است پس از وی، نوبت به بقیه می رسد که مسلماً برای یختن نان به سوخت کمتری نیاز دارند. در نوبت بعدی پختن نان، نفر دوم در سر نوبت قرار می گیرد و این روند همینطور ادامه می یابد و صرفه جویی زیادی در سوخت به عمل می آید. البته استفاده از کوره های گرم و گرم تر، باعث طبخ نان های مرغوب تر نیز می گردد. او ارتباطی بین این مشابهت ها برقرار می کند. این پژوهشگر سازمان میراث فرهنگی کشور، عدم برخورد با راه های ورودی در اتاق های یکی از مجموعه های ساختمانی بخش صنعتی شهداد را به عنوان معمایی مطرح می نماید که پاسخ آن را از طریق اظهارات یکی از همکاران خود، از اهالی خور وبیابانك نائین جستجو می كند و آن اینكه، در آن مناطق در خانه های مردم، اتاقی وجود دارد که هیچ در ورودی ندارد و راه ورود به آنها از طریق حفره ای است که در دیوار ایجاد می کنند. در چنین فضایی معمولاً اشیاء و اموال ارزشمند نگهداری می شود (کابلی ، همان : 2 \_ 71 ). وی همچنین با ارائه شواهدی از این دست، بر عملی شدن مردم <u>شناسی تاریخی</u> از طریق حضور <u>مردم شناس</u> در گروه های کاوش باستان شناسی تأکید می ورزد.

## كلام بايانى

از مطالب پیش گفته شده بر می آید که تفکر باستان شناسی نو که در دهة 1960 ظاهر شد، از مبانی، رویکردها، روش ها و اندیشه های مهم و نوینی برخوردار بود و باعث تعامل نظریات و نقد آراء در بین باستان شناسان گردیده و تحمل انتقاد پذیری را در آنان تقویت کرد. در واقع، یکی از ویژگیهای اساسی باستان شناسی نو، طرح پرسش های اصولی و علمی و تأسیس فرضیات منطقی و آزمودن آنها با روش های علمی و تجربی بوده است؛ به طوری که بروز رویکردهایی چون بهره گیری از خدمات علوم آزمایشگاهی، شیمی، فیزیك، زمین شناسی، روش های تجربی و مانند آن را می توان نتیجة همین ویژگی باستان شناسی نو و اصولاً تلاش در راستای فرآغت از چالش های ایجاد شده دانست. به دیگر سخن، باستان شناسی نو در جهت برون رفت از چالش های فرارو، سعی کرد به توصیف دقیق تر داده های حسی و مشاهده پذیر پرداخته و توجه خود را به موقعیت هایی پنهان در ورای این داده ها معطوف نماید. این واقعیت های پنهان، همان بوده های مفقود وغیر قابل مشاهده هستند که باستان شناس باید بین آنها وداده های حسی و قابل مشاهده ارتباط منطقی برقرار کند.

پل ار تباطی ایجاد شده بین این دو نوع داده، تدوین آنالوگها یا همگون هایی است که در باستان شناسی نو به نظریات میانه یا حد وسط موسوم شدند. همان طور که از بررسی تاریخچة تطور نظریات باستان شناسی و قوم باستان شناسی در این تحقیق معلوم شده است، باستان شناسان نو برای تدوین نظریات میانه ناگزیر از بروز رویکردهای علمی متعددی از خود شدند. در این بین، آنان از روش قوم باستان شناسی بیشترین بهره را برده اند. بهرحال، این زیر شاخة علمی، امروزه به گسترش قابل توجهی دست یافته و چارچوبی بسیار وسیع برای مقایسة الگوها وانگاشته های قوم نگارانه و باستان شناختی طراحی و تدوین نموده و در قالب پروژه های کوچك و بزرگ و متنوع به اجراء گذاشته است. این در حالی است که تا کنون به عناوین مختلفی چون «باستان شناسی قوم نگارانه»، «باستان شوم نگارانه»، «باستان شناسی» ، «قوم شناسی تاریخ زنده»، «قوم نگاری»، «باستان شناسی» ، «قوم باستان شاسی» و نظایر آن خوانده شده و هنوز بین محققان مربوطه بر سر نام آن توافق حاصل نگردیده است. این امر نشان دهنده گستردگی این رویکردها و ظرفیت ها و قابلیت های آن است و بر ضرورت تلاش فزاینده در پژوهشگران در راستای به فعل رساندن آن توانایی های بالقوه تأکید دارد. بی شك، روند تطور باستان شناسی دنیا رو به سوی چنین هدف هایی دارد و نقش قوم باستان شناسی را در تفسیرهای باستان شناسی دارد به روز وسیعتر و کارآتر خواهد کرد.

خوشبختانه، کاروان بزرگ قوم باستان شناسی دنیا در دهه های 1960 و1970، تعدادی انگشت شمار از پژوهشگران خود را در ایران پیاده نمود. در صفحات پیشین توضیح داده شد که کارول کرامر، ویلیام سامنر، لیندا جاکوبس، فرانك هول، پتی جوواتسون و لی هورن با مشرب های فکری خاص و روش هایی متنوع، به پژوهش های قوم باستان شناسی در کشور پرداختند. به کوتاهی و با استفاده از جدول شمارة 1 که در آن جایگاه این زیر شاخه در انسان شناسی فرهنگی و هدف آن مشخص شده، نگارندگان به جمع بندی هدف های پژوهشی این محققان در ایران می پردازد. نیکلاس دیوید و کارول کرامر در این جدول سه هدف را برای پژوهش های قوم باستان شناسی در نظر گرفته اند. که عبارتند از: 1 بررسی قوم نگاری غیر رسمی برای آگاهی بخشی عمومی به باستان شناس 2\_ مطالعات قوم نگاری در زمینة یك حرفه تكنولوژی و یا یك جنبه از فرهنگ های قومی با هدفمندی های باستان شناختی 3\_ مطالعة قوم نگاری همه جانبه در فرهنگ های بکر و دور از ویژگی های تمدن جدید و صنعتی با هدفمندی های باستان شناختی. در اینجا برای راحتی هدف اول به واژة هدفمندی عمومی باستان شناختی، هدف دوم را به هدفمندی یك جنبه ای یا خاص باستان شناختی، و هدف سوم را به هدفمندی همه جانبه باستان شناختی ارجاع می دهیم.

بنابر موارد فوق، پژوهش های کرامر در روستای شاه آباد کردستان که عبارت از گردآوری اطلاعات معماری وجمعیتی وبرقراری ارتباط موجود بین ابعاد جمعیت خانواده و روستا و شئونات اقتصادی و ثروت بود، هدفمندی یك جنبه ای یا خاص داشته است. چرا که وی با ایجاد ارتباط بین معیارهای سنتی ثروت ( مانند مالکیت زمین حیوان و بافت ها و اجزاء مختلف معماری) و بافت های مختلف جمعیتی روستای شاه آباد، تمایزات اقتصادی و اجتماعی موجود بین گروههای جمعیتی مورد مطالعه اش را تعیین نمود، تفسیر جنبة اقتصادی بر اساس مطالعة ارتباط های میان ابعاد جمعیت و بافت معماری. خواننده در فصل سوم این تحقیق آگاهی یافته است که پژوهش قوم باستان شناسی ویلیام سامنر در درة

کر در استان فارس، مبتنی بر مسائل جمعیت شناختی و بررسی ارتباط بین گروههای جمعیتی روستاهای معاصر بوده است. وی با استفاده از همگون های به دست آمده از این پژوهش، توانست جمعیت تل باکون A را در لایة سوم ساختمانی، برآورد نماید. نگارنده پژوهش سامنر را در زمرة هدفمندی خاص یا یك جنبه ای باستان شناختی قرار می دهد. لیندا جاکوبس محقق دیگری بود که با ثبت و ضبط ویژگی های معماری و جمعیتی دو بخش قدیم و جدید روستای تل نون در استان فارس، تلاش کرد تا با تفسیر این دو ساختار دو گانة همزمان باستان شناسان را هشدار دهد که منتظر چنین ساختارهایی دو گانة، در بافت های باستان شناختی باشند و در تفسیر و تبیین تغییرات فرهنگی آنها نهایت دقت و احتمال را به عمل آورند. به نظر می رسد که پژوهش جاکوبس در قالب و هدف نوع اول قوم باستان شناسی یعنی هدفمندی عمومی قرار می گیرند.

یـژوهش قـوم نـگـاری فـرانـك هول در میـان جـادرنشینان كـوجـروی لـرستـان كـاری ارزنده است که در تبیین مسائل مربوط به اهلی گری حیوان و گیاه و ارتباط آنها با یکجا نشینی و چادر نشینی، اهمیت فوق العاده ای دارد. به علاوه، در شناسایی و کاوش اردوگاههای چادر نشینی و همچنین تفسیر یافته های باستانی بصیرت و توانایی خاصی به باستان شناسان می بخشد. چنانکه خود هول در حفاری تپة تولایی در خوزستان، از دستاوردهای پژوهش قوم نگاری خود بهره های فراوان برده است. این پـ ژوهش را شاید بـ توان هم در گـروه هدفـمندی نـوع دوم و هم در نـوع سوم دسته بندی نمود. پژوهش قوم باستان شناسی پتی جو واتسون در سه روستای حسن آباد، عین علی و شیر دشت در استان کرمانشاه نمونة منحصر به فرد و مطلوبی از مطالعة قوم نگارانه در یك جامعة بكر و فارغ از تأثیرات تمدن جدید با هدف های باستان شناختی است و لذا از هدفمندی همه جانبه باستان شناختی برخوردار است. خواننده در فصل قبل اگاهی پیدا کرده است که کار واتسون در این روستاها بویژه در حسن آباد، قوم نگاری جامعی است که می تواند در راهنمایی باستان شناسان در راستای شناخت جنبه های مختلف بافت های باستان شناختی، تأثیر و نقش به سزایی ایفاء نماید. بی شك، گزارش قوم باستان شناسی از این روستاها، الگوی مناسبی برای انجام اینگونه مطالعات در روستاهای مشابه است.

پژوهش های لی هورن در روستاهای منطقة توران در جنوب سبزوار، اگرچه تا حدودی به کار واتسون شبیه است ولی بیشتر از هدفمندی خاص ویك جنبه ای برخوردار است. هورن تنها قوم باستان شناسی است که موضوعات متعددی را در منطقة مورد مطالعة خود بررسی نمود؛ موضوعات تازه منحصر بفردی که گویای تمایل وی به مطالعة فرهنگی سرچشمه می گیرد. از آنچه که گذشت نتیجه می گیریم که پژوهش های اندکی در زمینه قوم باستان شناسی در ایران انجام پذیرفته است ولی با وجود این، شاهد نوعی تنوع موضوعی در این تحقیقات هستیم. به علاوه، می توان اذعان نمود که پژهشگران یاد شده، به دنبال نیار باستان شناسی نو به تدوین همگون ها ونظریات میانی جهت تفسیر گزارش های باستان شناسی شناسی محوطه های باستانی ایران، دست به تحقیقات زده اند و جالب آنکه در میان آنان، یکی از روندگرایان شاخص و از بنیان گزاران و

پژوهندگان رویکرد قوم باستان شناسی یعنی پتی جوواتسون، مشاهده می گردد.

در مقابل، همانطور که در فصل سوم از نظر گذشت، برخی از محققان ایرانی به این روش پژوهشی توجه نشان داده اند ولی روش های اکثر آنان از اصول و مبانی سیستماتیك و هدفمندی برخوردار نیست. اینان عموماً در پی کشف آنالوگهایی برای تفسیر مواد باستانی نبوده و تنها به تعیین کاربرد برخی مواد باستانی از طریق موارد مشابه معاصر و احتمال تُداوم برخي رفتارها از دوران پيش از تاريخ تا حال حاضر بسنده نموده اند. بی شك، بی توجهی به مبانی باستان شناسی نو و مطالعات نظری، اساساً باستان شناسان ایرانی را از توجه به چنین رویکردهای نوین علمی بی نیاز ساخته است. البته در میان پژوهشگران ایرانی، دو نفر سعی کرده اند توجه علمی تری به این موضوع مهم معطوف دارند و به نظر می رسد که اینان درصدد توسعه و پرورش این روش پـ ژوهشی در تحقیقات خود هستند. جلال الـدین رفیع فـر، دهکدة هوفل پلنگی در کوههای بختیاری را واجد ویژگی هایی می داند که قوم شناسان چنین جوامعی را ابتدایی یا بدوی می نامند. این پژوهشگر، تنها به معرفی این دهکدة ارزشمند و ارائة ویژگیهای مورد نظر پرداخته و تاکنون گزارشی از بررسی روشمند آن به روش قوم باستان شناسی منتشر نکرده است. این در حالی است که دهکدة موصوف به عنوان محلی دور افتاده وبکر، قابلیت مطالعه ای با هدفمندی همه جانبة باستان شناختی را دارا است.

# نظریه سیستم ها<sup>146</sup> در باستان شناسی

در باستان شناسی شناخت و مطالعه تغییرات فرهنگی از جایگاه خاصی برخوردار است. پرسش هایی از قبیل چگونگی تغییرات فرهنگی در بستر زمان و مکان، ارتباطات فرهنگی، اجتماعی و اقتصادی جوامع انسانی و اینکه چگونه انسان ها توانستند قدرت خود را در بستر زمان بر میلیون ها نفر اعمال کنند، از مقولاتی بود که از دهه هفتاد میلادی به بعد باستان شنان توجه خاصی در مطالعات خود به آن نمودند. از خود می پرسیم که اینهمه تغییرات در طول تاریخ حیات انسان چرا و چگونه روی داده است؟ آیا این دگرگونی های بصورت ناگهانی روی داده و یا براساس تقابل ها و تضادهای درونی چنین دگرگونی عمیق در جامعه روی داده است؟ آیا این تغییرات به صورت تدریجی روی داد و یا به صورت جمعی و برخاسته از حرکتی آرام و ناشیِ از تاثیر و تاثر گروهها بوده است؟ دلایل این تغییرات چه بوده و آیا ناشی از عوامل درونی بوده و یا عوامل برون زا در آن نقش داشتند؟ آیا دگرگونی های فرهنگی تك علیتی بوده و یا چندین عامل مرتبط با هم باعث شكاف و پویایی در جوامع شده اند؟ فرآیند اعمال قدرت انسانها بر یکدیگر پوت یا . چگونه بوده است؟ آیا جابجایی قدرت از طریق صلح آمیز بوده و یا قهریه در آن نقش داشت؟ کسب پایگاه اجتماعی، سیاسی و مذهبی در جوامع انسانی و مشروعیت بخشیدن به پایگاههای خود از چه مكانيزمهايى پيروى مى كرده است؟ يك چنين پرسش هايى از مهم ترين رهاوردهای باستان شناسی دهه هفتاد برشمرد که شکل تکامل یافته آن را باستان شناسی جدید می نامیم. لازم به ذکر است که باستان شناسی نو اصطلاح فراگیری است که بعد از تولدش به شاخه های گوناگونی تقسیم شد که یکی از رهیافت های مهم آن ظهور نظریه سیستم ها در باستان شناسی بوده است که سعی داشت با طرح پرسش های فوق چگونگی و چرایی دگرگونی های فرهنگی را تدوین نماید.

نظریه سیستم ها در سال 1940 بوسیله برتالنفی ۱۹۲ مطرح شد. برتالنفی نظریه خود را تحت عنوان نظریه سیستم های عام ۱۹۵ منتشر کرد و بر این اصل استوار است که در اعماق تمام مسائل، یک سری اصول و ضوابطی موجود است که بطور افقی تمام نظام های علمی را قطع می کنند و رفتار عمومی سیستم ها را کنترل می نماید. یعنی می توان به یک سری از اصول و ضوابط اولیه دست یافت که تعریف کننده رفتار عمومی سیستم ها صرفنظر از نوع آنهاست. این بدان معنا نیست که یک نظریه عمومی بتواند جایگزین نظریه های خاص نظامهای علمی مختلف گردد، بلکه فقط سعی دارد بصورت یک هدایت کننده (مانیتور) عمل نماید. کوشش برای دیدن کل، اصل ادعایی است که روش سیستم ها در برخورد با مسائل برای خود قائل است. به عقیده برتالانفی یك ارگانیسم صرفا مجموع عناصر جداگانه نیست، بلکه سیستمی است دارای نظام و کلیت. بدین ترتیب وی

System Theory 146

Ludwig Von Bertalanffy 147

General Systems theory 148

و همفکرانش ازجمله بولدینگ، راپوپورت و آکوف در طی حدود نیم قرن مکتب ارگانیستی را در زیست شناسی و علوم دیگر پایه ریزی کردند. البته شایان ذکر است خود برتالانفی ریشه های رویکرد سیستمی را در بستر تاریخی به زمان ابن خلدون و نیکولاس کوسایی و در قرون جدید به تفکرات لایب نیتز در قرن 17 نسبت می دهد و همین طور نامهای افرادی چون هگل، لوتکا و وایتهد فیلسوف انگلیسی در این میان دیده می شود. با نگاه به متون علمی دیده می شود که بعد از وایتهد و به پیروی از او «جی فورستر» نیاز به کاربرد تفکر سیستمی را در جامعه و علوم اجتماعی موردمطالعه قرار داد.

استفاده از نظریه نظامها در علوم اجتماعی و علوم زیستی دارای ریشه های عمیق است. در جامعه شناسی این صطلاح با مقولاتی همانند نظامهای اجتماعی و فرهنگی متصال گردیاده است. اصطلاح نظام در برگیرنده پدیده های وسیعی درجهان ما همانند نظام ستارگان، نظامهای اقلیمی، نظامهای دریاچه ها و رودخانه ها، نظام درون بدن انسان، نظامهای مکانیکی، نظامهای زیاست بوم و غیره که هر کدام دارای شاخصها و الزمات خود مى باشند. براين اساس هر نظام عبارت است از <u>نوعی کلیت متشکل از اجزای بهم پیوسته</u> (گرهارد لنسکی و جین لنسکی 1369، 44). كاركرد يك نظام مكانيكي و ميزان تاثير و تاثر آن با يك نظام اجتماعی و فرهنگی تفاوت های زیادی با هم دارند. مثلا" یک نظام مکانیکی مثل ساعت که اجزای آن فقط یک هدف یعنی زمان را نشان می دهند دارای کاملترین نظام می باشند و تمامی اجزای آن بطور هماهنگ برای نشان دادن زمان عمل می کنند. در عالم طبیعت می توان به زندگی زنبورها رجوع کرد که تمامی زنبورها همانند چرخ دنده های یک ساعت با و ظایف مشخصی مشغول به کارند و هر یک از اجزای آن بوا سطه کارکردش با دیگر بخش های داخل کندوی عسل در ارتباط است. اما تصور اینکه نظامهای فرهنگی اجتماعی انسانها مشابه همان چیزی است که در طبیعت است نادرست می باشد و در نظامهای فرهنگی در برخی از موارد هماهنگی بین بین اجزا دارای شدت و ضعف های بسیاری است و همیشه طرز كار نظامها در جهت منافع كلى نظام نبوده است.

به عبارتی موانعی وجود دارد که نظم جوامع انسانی همانی نباشد که آنچه در یک کندوی عسل مشاهده می کنیم و خانواده بزرگ جوامع انسانی به دلایل متعددی مجبور هستند که نظام مند شوند. گرهارد لنسکی و جین لنسکی (همان صفحه 46) چند عامل مهمی که انسان را نیازمند به نظام مند بودن می کند را به قرار زیر عنوان کرده اند: اولین نیاز به خاطر وجود ارتباط میان اعضاء است. مثلا زبان یکی از وجوه مشترک بین انسانها برای برقراری ارتباط است و لزوم یک چنین ارتباطی را دیگر سطوح جامعه نیز مثال آورد. دوم تولید کالا و خدمات برای رفع نیازمندی های جسمانی و روانی اعضای جامعه. سومین نیاز مسئله توزیع کالاها و خدمات تولید تخصصی کالاها و خدمات تولید تخصصی کالاها و خدمات تولید تخصصی است. در جوامع پیچیده که سطح تولید تخصصی است امر توزیع و پخش بسیار مهم است. دلیل چهارم لزوم محافظت اعضای جامعه در برابر خطرهای ناشی از محیط زیست آنان است. پنجم از آنجا که مرگ سرنوشت محتوم هر فرد انسانی است، جانشینی اعضای جامعه باید تضمین شده باشد. گرچه انسانها با تولید مثل به بقای خود ادامه می

دهند ولی انسانها برای بقای خود بایستی به حفظ میراث فرهنگی خود بکو شند تا بتوانند فرایند آجتماعی شدن را امکان پذیر نمایند. اجتماعی شدن فرایندی است که افراد از خلال آن به اعضای موظف جامعه خود مبدل می گردد.

یک چنین نگاه نظام مند به جامعه و دگرگونی های فرهنگی در بین انسان شناسان و جامعه شناسان بتدریج مورد توجه باستان شناسان قرار گرفت و آنها را علاقمند کرد که با نگاه سیستمیک تطور فرهنگی جوامع انـ سانـی را تـدویـن نـمایـند. فلانـری و مارکوس تعریـ فـی که از سیـ ستم نمودند بخوبی نشانگر این است که ایندو مستقیما تحت تاثیر علمای شاخه دیگر علوم قرار دارند: سیستم مشخصه بارز داد و ستد مواد، انرژی و اطلاعات بین اجزاء می باشد ۱۹۹ فلانری رهیافت سیستمك را این طور توصیف کرد: به نظر باستان شناسان روندگرا رفتار انسان نقطه تلاقی تعداد زیادی سیستم است که پدیده های فرهنگی و غیر فرهنگی را در بر می گیرد... تـ مامی این سی ستم ها گو شه ای از و قت (انـ سان باستانی) را به خود اختصاص می دهد و او برای ثابت نگاهداشتن شیوه زندگیش باید بین سیستم ها ثبات برقرار کند. همین که یکی از سیستم ها اندکی تغییر می کند، جابجا می شود، یا جای بیشتری می گیرد، فرهنگ انسان مورد بحث تغییر می کند و به مرحله جدیدی از ثبات می رسد. هدف مکتب روندگرا این است که هر یك از سیستم ها را شناسایی و آن را در مقام متغیری معزا مطالعه کند. البته هدف نهایی این رميافت بازسازی شبكه چفت و بست سيستم ما است (عبدی 1378 صفحه 22). دیوید کلارك نیز تعریف مشابه ای از سیستم ارائه می دهد: سیستم شبکه ای از تیما مل اجزاء و هویت ها است که یك کل بهم تافته را تشکیل ميدهند الله المتان ألم المتان ألمنا سان سنتى طرفداران نظريه سيستميك به مطالعه سیستمها و رابطه بین زیرسیستمها یرداختند و بجای تاکید بر اینکه به شناخت ذهنیت اشخاص توجه کند یك با ستان شناس سیستمیك ترجیح داده به خارج از ذهن انسانها رجوع کرده و به مطالعه نظامهای فرهنگی که تطابق با محیط خارجی دارد بپردازد. ماتیو جانسون (Johnson 1999) شش وجه مهمی را که برای تفکر سیستمیک بیان نموده است بسیار در خور توجه است که به طور خلاصه به بیان آن می پردازیم:

1. سیستمها یا حداقل بخشی از آن به این خاطر وجود دارند که خود شان را با محیط خارجی تطبیق می دهند الله الله این تطبیق می دهند الله این تطبیق بیرامونی آنها است که همطراز و قابل رقابت با سیستم های اجتماعی می باشد. رجوع شود به تعریف بینفورد از فرهنگ که معتقد است فرهنگ ابزاری است جهت تطبیق انسان با محیط بیرونی (اگر تطبیق حیوان با محیط به صورت زیستی است تطایق انسان با محیط از طریق فرهنگی است). بسیاری از مشربین فکری دهه 1960 و طریق فرهنگی است: عریفی از فرهنگ بوده اند.

Systems were characterized by exchange of mater, energy and information among their components 149

An intercommunication network of attributes of entities forming a complex whole 150

Adoption of external environment 151

- 2. متف کرین روی کرد سیستمیک معتقدند که سیستم ها به طور کے مابیش قا بل مشاهده <sup>152</sup> هستند. کاملا واضح است که شما (یك با ستان شناس) نـمی توانید یك سیستم فرهنگی را به طور مستقیم حفاری کنید و هم چنین نمی توانید تجارت یا زیر سیستمهای معیشتی را در مدارک باستان شناسی مشاهده كنيد (غير قابل مشهود بودن اسناد و مدارك زير سيستم های معیشتی در لایه های باستان شناختی). ممکن است شما معتقد باشید که آنها (سیستم ها) مشهود هستند هرچند که به یک معنا آنها (سیستم ها) وابسته به جریان انرژی و اطلاعات هستند تا اینکه وابسته به تفکرات و هنجار ها باشند. برای مثال شما نمی توانید هنجارهای ذهن سفالگر را ببینید و مشاهده کنید و واقعاً بسیار مشکل است که بتوان راهی را جستجو نمود تا آنچه را که در فکر سفالگر می گذشت را به بوته ازمایش گذاشت، بخصوص اگر وی هزاران سال پیش زندگی می کرد ( و امروز بین ما نیست) . اما از طرف دیگر شما می توانید به یکسری راههای ممکن برای سنجش مولفه های تجارت بر اساس یافته های باستان شناسی ف كر كنيد. براى مثال شما مى توانيد چگونگى سفالهاى مباد له شده در بین با فت های حفاری شده مشاهده و ارزیابی نمائبد. به عبارتی دیگر شما نمی توانید زیر سیستم های معیشتی را حفاری کنید، بلکه شما می توانید کمیت زمین های مناسب برای کشاورزی در اطراف یك محل (باستانی) را ارزیابی کرده و یا با مطالعه باقیمانده های جانوری (استخوان حیوانات) وزن گوشت مصرفی و ارزش غـذایی (کـالـری) مصـرفی را مـورد مطالعـه قـرار دهـد. بنابراین در اینجا می توان مشاهده کرد که چگونه یک باستان شناس می تواند برای مثال ارتباطی میان اقتصاد برپایه معیشت و تجارت برقرار کند و سپس این ارتباط فرضی را با رجوع به شواهد باستان شناختی مورد ارزیابی قرار دهد.
- 3. این چنین سیستم هایی می توانند بصورت مدل درآمده و قا بل ا صلاح برای شبیه سازی در کامپیوتر با شند. بدین طریق می توان به یك کلیت در باره فرآیندهای فرهنگی دست یافت. باستان شناسی نوگرا با فاصله گرفتن قوانین صورت باور خود را به قوانین کلی با آزادی عمل بیشتر نزدیک کرده است. تفکر سیستمیک براساس انعطاف پذیری رویکرد کلی گرایی قابل اصلاح می باشد.
- 4. زیرسید ستمها به شدت در هم طنیده و بهم وابسته هستند. معیشت، تجارت، مراسمهای آئینی و زیرسید ستمهای اجتماعی یکی با دیگری در ارتباط تنگاتنگ باهم می با شند. در نتیجه تغییر در یک قسمت از سیستم کلیت (نظام) را به

Observable 152

سوی پسخوراندهای 153 مثبت و منفی، هم ترازی و یا دگرگونی سوق می دهد. متفکران سیستمی معتقدند که نظامهای فرهنگی بصورت بنیادی شبیه سایر نظامهای های طبیعی است. برای مثال نظامهای طبیعی در یک زیست بوم همیشه میل دارند در حالت ثبات و یا تعادل باقی بمانند و زمانی که تو سط برخی از محرکهای خارجی مانند تغییرات آب و هوایی و یا حضور یک شکارچی گوشتخوار جدید تحت تاثیر قرار بگیرند کلیت نظام پس از گذشت از یک مرحله بی نظمی و هرج و مرج تمایل پیدا می کند که به یک سطح تعادلی جدید براساس نهادینه کردن روابط میان زیر سیستم ها پیش برود 154.

- 5. زیر سیستمها با همدیگر مرتبط هستند که این ارتباط براساس کارکرد های آنها تعریف می شود. برای مثال اگر بخواهید ظرافتهای مراسمهای آئینی را در یک دوره خاصی تشریح نمائید می توان این امر را در قالب کارکرد سیستم های مذهبی در دادن وجا هت قانونی به طبقات اجتهاعی تفسیر کرد. با مثالی دیگر افزایش محصولات کشاورزی ممکن ا ست منجر به رونق تجارت و رجوع انسان بسوی کالا های منزلتی و شان زا شود (در واقع مازاد محصول باعث رونق تجارت و خرید کالاهای شان زا توسط قشر برتر جامعه شود) و در نتیجه تغییر در بخش اقتصادی موجب تغییراتی در سید ستمهای ته جاری و سیا سی یک جامعه را فراهم خوا هد آورد 155 . این موضوع از این لـحاظ دارای اهیمت می باشد که این توان را بما می دهد تا به اهمیت برخی از اعمال و یا رفتار های خاص در مدارک و شواهد با ستان شنا سی بپردازیم بدون اینکه نگران معنای نمادین آن باشیم که براساس این رویکرد فکری قابل سنجش نمی باشد. لذا یک مناسک آئینی از طریق اندازه و شکل معابد و لوازم مذهبی سنجیده می شود و بدین صورت تفسیر می شود که برخی از افراد برتر (اشراف) از این طریق برای خود کسب مشروعیت می کنند. اختیاجی نیست که ما در باره معنای رفتارهای آئینی و یا اهمیت نمادین معابد تفکر نمائیم.
- 6. باستان شناسان می توانند ارتباط میان زیر سیستمها را براساس ناثیر و تاثر بجای علت های تک بعدی مورد آزمایش

Feedback 153

<sup>154</sup> پسخوراند از دروندادهایی تشکیل شده است که به ثبات یا تغییر سیستم کمك می کند. در نتیجه اگر تغییرات مثبت، منفی و یا همترازمانی (فرآیندی که موجب تثبیت خود میشود) در بخشی از سیستم روی دهد این مسئله باعث تغییر در دیگر بخشهای سیستم میشود. دروندادهایی که به تغییر سیستم کمك کنند بسخوراند مثبت خوانده می شود. اگر در بین زیر-سیستم ها تغییری بوجود نیاید در آن صورت به آن همترازمانی می کوئیم.

<sup>155</sup> باستان شناسان طرفدار این مشرب فکری معتقدند که شواهد باستان شناختی را بایستی در یك چهارچوب مشخصی قانونمند کرد و بایستی بدون دغدغه در باره معانی نمادها که قابلیت آزمایش پذیری را ندارند به این موضوع بپردازیم که ظهور بناهای عام المنفعه (همانند معابد) در جوامع انسانی و یا قرار گرفتن اشیاء در داخل قبور نمایانگر و نمادی از بسیج قدرت با توسل به مذهب برای تحکیم قدرت توسط اشراف بوده است. گرچه این دسته از باستان شناسان منکر حیات آئینی جوامع انسانی نیستند ولی معتقدند که ضرورتی ندارد وقت خود را صرف اموری همانند شناخت و فهم آئینها و آداب مذهبی جوامع باستان نمایئم و در واقع برای یک چننین مطالعاتی ارزشی خاصی قائل نیستند.

قرار دهند. برای مثال ما ممکن است مشاهده کنیم که در یک پهنه زمانی و در یک بافت خاص افزایش محصولات کشاورزی همراه و همگام با رشد جمعیت بوده است. مجادله در باره اینکه کدام یک علت دیگری بوده است بنظر بی ثمر می رسد و دا ستان مرغ و تخم مرغ را به ذهن متبادر می کند. متف کرین سیستمی می توانند به ارتباط متقا بل این دو موضوع بپردازند و آنرا براساس مدل بزرگتر تغییرات یا ایستایی سیستمی پایه ریزی کننند.

در باستان شناسی بکارگیری نظریه سیستم ها در آغاز توسط کنت فلانری با مقاله ای تحت عنوان " نظریه سیستم های باستان شناختی و آمریکای مركزى عهد باستان أ Flannery, 1968) وارد حوزه مطالعات باستان شناسيي شد. در آن مقاله فلانری دگرگونی فرهنگی گذار از جمع آوری غذا به کشاورزی و یکجانشینی را مورد مطالعه قرار داد. در انگلستان نیز دیوید کلارك سهم اساسی در تدوین نظریه سیستمها داشت. دیوید کلارك باستان شناس و انسان شناسی انگلیسی است کـه در سـوم نـوامبر 1937 بدنیا آمد. وی در سال 1957 دوره آکادمی خود را در کمبریج آغاز کرد و سپس بعد از اینکه در سال 1960 لیسانس خود را دریافت نمـود زیـر نظر استاد خود گراهام کلارك از رساله دكترای خود در سال 1964 دفياع نه مود. بعد از اتهام تحصیل دیوید کلارک در کم بریج و در کالج پیترهوس در 1966 مشغول به کار شد و به سرعت در جهان باستان شناسی به موفقیت های نوین دست یافت ولی مرگ نابهنگام وی در سال 1976 و در سن 39 سالگی ضایعه بسیاری برای باستان شناسی بریتانیا بـه جـای گذاشت. کلارک تمام دوران دانشگاهی خود را در کمبریج در یکی از کالج های کوچگ و نه در دانشگاه گذراند و قبل از اینکه دکترای خود را اخذ نماید با پژوهش هایی که انجام داد نبوغ خود را بروز داد. دیوید کلارك با استفاده از شیوه طبقه بندی در علوم طبیعی به مطالعه آبخوریهای سفالی<sup>157</sup> پرداخت و با استفاده از شیوه های آماری و ریاضی که در آنزمان برای بسیاری از رشته های علوم انسانی امری نو بود مدلی جدیدی را برای طبقه بندی آبخوری ها ارائه نمود. هدف وی در استفاده از این شیوه مطالعه دقیق تبیین متغیر ها در کارابزار ها بوده است. در سال 1968 كلارك كتاب معروف خود را تحت عنوانُ باسـتان شناسی تحلیلی به چاپ رساند. بسیاری از باستان شناسان معتقدند که بعد از چاپلد و سر مورتیمور ویلر در اروپا وی اولین فردی بود که با نوشتن این کتاب رهیافتهای جدیدی از نظریه و عمل را برای باستان شنا سی ارا ئه داد. این کتاب در آ غاز بسردی در انگلستان مورد استقبال قرار گرفت ولی در آمریکا که موج جدیدی از باستان شناسی نو در حال شکل گیری بود توجه بسیاری از باستان شناسان را بخود جلب کرد. از نظر کلارك باستان شناسی یک نوع شیوه و یا «Discipline» میی باشد که خیلی قائده مند نیست و امور ذهنی در آن دخالت زیاد دارد و ذهنیت با ستان شناس می تواند بر داده ها تحمیل می شود بنابراین با ستان شنا سان نیازمند به قائده مند کردن و روش پذیر نـمودن

Archaeological Systems Theory and Early Mesoamerica 156

Beaker Pottery 157

مطالعات خود به جهت جلوگیری انحراف از موضوع می باشند. در همان زمان وی با تاکید بر شیوه های علمی مسئله دیسیپلین در با ستان شناسی را به میان کشید و معتقد بود که باستان شناسی شیوه ای غیر منظم و ذهنی و ضروری است که یکبار دیگر آنرا سامان بخشی نمائیم. داده های با ستان شناسی متفاوت از داده های تاریخی است و با ستان شناسی پیوستگی بسیار زیادی در موضوعات با رشته هایی همانند انسان شناسی و جغرافیا دارد. بهر حال تفکر سیستمیك بر مطالعات با ستان شناسان بزرگی همانند کولین رنفرو، لوئیس بینفورد، کنت فلانری، ژوزف کالدول تاثیر بسزایی برجای گذاشت و مقالاتی که از اینان به چاپ رسید بوضوح نشان دهنده قدرت و نقطه قوت نظریه نظامها در باستان شناسی بوده است.

در نتیجه رهروان رهبرد سیستمیك از روشهای ذهن گرا و از توصیفات تك عامل تبری جسته و دلایل متعددی را برای یك تغییر پیشنهاد نموند. بطور مثال در سقوط تمدنها و اینكه چرا تمدنی به ناگهان سقوط كرد بسیاری از با ستان شنا سان یك عامل و یا عامل بخصوصی را پیشنهاد اتی نمودند. در حالیكه باستان شناسان مشرب فكری سیستمیك از پیشنهاداتی از قبیل تهاجمات ناگهانی و یا امراض كه موجب سقوط تمدنی شده صرفنظر نمودند و معتقدند كه این عوامل نمی تواند شاخص مهمی در زوال تمدنها با شد. در مشرب فكری سیستمیك حوادث نمیتواند بستر تغییرات اجتماعی محسوب شود. مثلاً در سقوط امپراتوری روم با ستان شناسان سنتی اغلب به توصیف چگونگی تهاجم بربرها پرداختند. یك متفكر سیستمیك می پرسد كه به چه دلیلی تهاجم بربرها بصورت جریانی مهلك بروز نموده است و كدامیك از عوامل داخلی سیستم باعث شد تا قدرت امپراتوری روم بشدت تضعیف شود؟ بالعكس كدامیك از عوا مل سیستمیك باعث تهاجم بربرها شده بود؟ راهبرد سیستمیك بشدت علاقمند به بهینه سازی ۱۵۶۶ است و علاقمند در استفاده از روش های بهینه در به بهینه سازی گرفتن بهترین یا بیشترین نتیجه ممکن هستند.

 $oldsymbol{r}$ ن و با ستان شنا سی بخوری سیستم های جهانی  $oldsymbol{e}^{159}$  و با ستان شنا سی نوین نظریه سیستم های جهانی ا ست که برای شناخت علل و منشا دگرگونی و پویایی جوامع انسانی بطور گسترده ای توسط باستان شناسان مورد استفاده قرار گرفت. نظریه سیستم های جهانی راهبردی است که به چگونگی روابط اقتصادی منطقه ای بنام مرکز و یا موسوم به هسته  $oldsymbol{r}^{160}$  با جوا مع پیرا مونی خود مو سوم به حو مه  $oldsymbol{r}^{161}$  می پردازد  $oldsymbol{r}^{162}$ . در این

Optimizing strategy 158

World system theory 159

Core 160

riphery 161

<sup>162</sup> رابطه بین پیر امون و مرکز در سایر مکاتب باستان شناسي نیز مورد استفاده فراوان قرار گرفت است (ولي نه به عنوان سرفصل و نظریه مستقل که در تئوري سیستم هاي جهاني به عنوان یك نظریه مستقل مطرح شد). در مکتب اتشار گرایي نوآوري ها در مرکز شکل گرفته، به کمال رسیده و به جوامع پیر اموني گسترانده شد. مرکز به عنوان قلب و کانون نوآوریها و اختراعات به حساب مي آید، گرچه به خاطر فرایند انتشار به شکل جدیدي در جوامع پیر اموني ظهور و بروز پیدا مي کند. مثلا باستان شناس آلماني کوستاو کوزینا (Gustaf Kossina) معتقد بود که از ویا تا دوره میان سنگي به بعد شمال آلمان مرکز نوآوري ها و تطور فر هنگي به ازوپا و آفریقا بوده است. حال آنکه چایلد معتقد بود که ازوپا تا چند قرن اخیر بصورت جامعه پیر اموني بوده است. مکتب زیست بوم-فر هنگي (Cultural Ecology) نیز از رهبرد مرکز و پیر امون استفاده نمود. این رهبرد بر تطابق عملکرد هاي دورن فر هنگها تاکید دارد تا بر همکنش بین فر هنگها. مثلا تحقیقات گردون وایلي ( Gordon R.

راهبرد جوامع مرکزی به بهره کشی جوامع پیرامونی می پردازند. نظریه سیستم های جهانی تلفیقی از نظریه مارکسیسم و نظریه سیستم است. وجه تمایز باستان شناسی سیستمیك با ماركسیسم این است كه مشرب فكری سیستمیك موضوعاتی از قبیل تقابل بین طبقات، تضادها، نابرابریها و بهره کشی ها را که می توانند در شکل گیری جوامع نقش اساسی داشته باشند را فراموش نمود. در دهه 1980 م. نظریه جهانی سیستم امانوئل والرشتاين با استقبال باستانشناسان پيش از تاريخي آمريكا مواجه شد؛ با و جود این، بسیاری از پژوهش گران، منظر کارکردگرای 163 وابستگیهای بلند مدت اقتصادی میان مناطق مختلف در این نظریه را بدون مراجعه و توجه به فلسفه ماركسيستى به كار بردند و حتى نظريات اقتصادی که شالوده نظریه جهانی سیستم والرشتاین را شکل میداد نیز مورد توجه قرار نگرفت.

والرستین معتقد است که در شکل گیری جوامع سرمایه داری ملت های مختلفی موسوم به جهان سوم سهمی قابل توجه داشتند. والرشتاین با انتقاد از مارکسیستها بیان کرد که در چهارچوب نگرش کلی به جهان، غیر ممکن است که تاریخ توسعه جوامع سرمایه داری را بر اساس الگوی اروپایی و با تمرکز بر اروپا تبین کرد. دیدگاههای والرشتاین از این نظر جذابیت داشت که اجازه میداد تا پژوهشگر تسلسل و توالی تحولات منطقه ای را در چهار چوب یك چشم اند از اجتماعی گسترده مورد مطالعه قرار دهد که شامل ارتباط ما بین مناطق، جریان مواد و مردم می شد. والرشتاین سه نوع روش تولید را پیشنهاد نمود که عبارتند از 1) خرده سیستم های کوچك پایاپای<sup>164</sup>، امپراتوری بازپخشان<sup>165</sup> و سیستم سرمایه داری جهانی<sup>166</sup>. در خرده سیستم های کوچک پایا پای همه آحاد جامعه دستر سی مستقیم و روزانه به منابع و ابزار های ضروری را دارند. در این سیستم مبادله کالا بصورت متوازن و پایاپای می باشد. در اقتصاد نوع دوم جوا مع انسانی دارای سیستم سیا سی متمرکز می با شند بدین صورت که اشراف منابع مورد نیاز و کالا را از مناطق حاشیه ای از طریق باج اخذ کنند. باج گیری شامل تهدید و استفاده از زور در مناطق حاشیه ای است تا بتوان تامین کالا و خدمات یرداخت. در نوع سوم یعنی اقتصاد سرمایه داری جهانی مناطق هسته ای از طریق ایهاد بازار به کنترل مناطق حاشیه ای می پردازند. در این روش مناطق حاشیه ای مواد خام را به مناطق هسته ای می فروشند و مناطق هسته با ساخت کالا دوباره به مناطق حاشیه ای شئی تمام شده را روانه بازار می کنند. این چهارچوب فکری بزودی جای خود را در باستانشناسی غرب یا فت. مهم ترین ویژگی این نظریه توسعه نابرابر اجت ماعی و اقت صادی جوا مع انسانی در بستر زمان و مکان است و تجارت نقش نابرابری در جهان ماقبل سرمایه داری بازی می کند.

Willey) بر روي تمدن مايا در بارتون رمي در دهه 1960 يكي از اين موارد است كه سعى دارد نشان دهد كه بر همكنش فر هنگهاې پيراموني و مركزي بخاطر كسب منايع متعدد با هم تطابق بيدا كرده اند. . Functionalist <sup>163</sup>

Reciprocal minisystems 164

Redistributive empires 165

Capitalist world system 166

تأثیر نظر یه سی ستم های جهانی در م کاتبی هماند ند باستان شنا سی مارکسیست بدین شکل بود که آنان در تحلیلهای مکانی به ساختارهای قدرت و افزایش منافع از طریق قرار گرفتن در مرکز سیستم توجه کردند تا اینکه به پیرامون آن ؛ حال آنکه روند گرایان به سازگار کردن افزایش بازدهی ناشی از همپایگی مرکز گرا گرایان به سازگار کردن افزایش بازدهی ناشی از همپایگی مرکز گرا گرایش یافتند ( McGuire ) افزایش بازدهی ناشی از همپایگی مرکز گرا گرایش یافتند ( 167 بود که تئوری سیستم های جهانی را از منظری مارکسیستی به کار برد و آن را سر آغاز مطالعات تجربی روابط میان مناطق هسته ای و جوامع پیرامونی در فرایند شکلگیری دولت در آسیای غربی مورد مطالعه قرار داد.

از دیگر باستان شناسان گیلرمو الغازه ۱68 می باشد (Algaze 1993) که مستعمره های اوروک بین الهنرین و استقرارهایی که در مسیر کاروان های تجاری جوامع بومی قرار داشتند را مورد مطالعه قرار داد. وی معتقد است که اوروکی ها اولین بنیان گذار امپریالیسم اقتصادی در جهان می باشند. در این مدل پیشرفت اقتصادی جوامع پیچیده اوروک در نتیجه روابط تجاری با جوامع بوده است، جوامعی که الغازه از آنها به عنوان جوامع مستعراتی نام می برد. با گسترش شبکه های آنها به عنوان جوامع مستعراتی نام می برد. با گسترش شبکه های تجاری نابرابرهای اجتماعی و اقتصادی بین جوامع مرکزی و پیرامونی تشدید شدند. تخصص پذیری اقتصادی، تنوع در نظامهای اقتصادی، صادرات کالاهای معیشتی به جوامع پیرامونی و واردات مواد خام و کالاهای ساخته شده یکی از مهمترین خصلت های مدل جهانی سیستمها می باشد. جوامع پیرامونی در چرخه یک چنین تحولاتی بصورت خنثی عمل نموده و از طریق موسسات مستعمراتی و یا فرامانروایان محلی که وابسته به مرکز طریق میباشند کنترل میشدند.

کلام پایانی اینکه طرفداران مشرب تفکر سیستمیك بعد از ظهور پس روندگرایان 169 در روشهای خود تعدیلهایی ایجاد نمودند و سعی کردند از توصیف عملکردی سیستمها دوری جویند. به طور مثال سیستمها می توانند با هم در بین اجزایشان رقابت داشته باشند و این تغییرات بطور منظم از درون شکل بگیرد و ضرورتی ندارد که به طور عمده به عوامل بیرونی تاکید داشته باشیم. این نیروها همانند نابرابری های جنس و طبقه می توانند منبعث از درون جامعه باشند و از درون سیستم باعث تغییرات شوند. در نتیجه تغییرات تطابقی را در تغییرات سیستم کم اهمیت به حساب آورد. توجه جدی تر به باستان شناسی ادارکی از دیگر خصیصه های این تعدیل بوده است. اصطلاح سنجش رقابت درون و سیستمها در آغاز توسط کارول کراملی اثلا مورد استفاده قرار گرفت و الیزابت برومفیل 172 به بسط این نظریه پرداخت. وی معتقد است که با

P.Kohl 167

Guillermo Algaze 168

Post processalism <sup>169</sup>

Heterarachy 170

Carole Crumley 171

Elizabeth Brumfiel <sup>172</sup>

شناسی بهره گرفت به خصوص با مطالعه کشمکشها بین اجزای مختلف درون سیستم و رقابت بین دسته ها و یا گروه ها به این امر پی برد. چنین درگیری و کشمکش درون سیستم را نظام داده و منجر به تغییرات اجتماعی شوند.

## باستان شناسي فرا پويشي (فرا روند محور - پس روندگرا)

با ستان شنا سی فراپویشی بواقع عکس العملی در مقابل با ستان شنا سی پویاشی بود که به مطالعه ناماد گرایی<sup>173</sup>، شمایل شنا سی<sup>174</sup>، مذهب و باورهای انسانی پرداخت (فاگان 1382). باستانشناسان این مشرب مهم فكرى معتقدند كه باستان شناسان نسل نو مسائل و موضوعاتى از قبيل مطالعه ماورای مواد فرهنگی را مورد غفلت قرار داده بودند. همانطور که در فصول قبل به آن پرداختیم، باستان شناسی نوگرا فرهنگ را به مثابه تطابق نگریسته و با تاکید بر روش تحقیق و بیان مسئله، ارائه روشهای نو، نمونه برداری در پژوهشهای باستان شناختی، استفاده از تکنیکهای آماری و تأکید بر الگوهای پژوهش به مطالعه مواد فرهنگی يرداختند (Hodder and Hutson 2003). اما از اواخر 1970 مـيلادي و اوايـل 1980 باستان شناسان نوگرا به دلیل بےتےوجهی بے موضوعاتی همچون عقاید و افکار انسانها، دین شناسی و ایدئولوژی با ستان شناسان فراپویشی را علاقمند به این موضوعات کرد. چراکه از دیدگاه اینان، مـسائل عنوان شده در مقایـسه با مطالـعات در زمینه سکونت بـشر و طرز معیشت آن، نباید در حاشیه قرار بگیرد و بایستی همه موضوعات تحقیق را همسان نگریست. بر این اساس برخی از باستان شناسان از اصطلاح ضد روندگرایان در تعریف این مکتب استفاده می نمایند (Redman 1999). لازم به ذکر است که برای شناخت منشاء باستان شناسی فرا یویشی، باید نتایج فکری فلسفه ی غرب، در عرصه هایی همچون زبانشناسی، نقد ادبی و فلسفه هنر را از نظر دور نداشت. این مطلب را باید به یاد داشت که باستان شناسی به عنوان یک نهضت نوین بازبینی در تاریخ و فرهنگ، پیش از اثبات خود به عنوان یک رشته دانشگاهی، ریشه در اندیشه های فلسفی دنیای معاصر داشت و چنانچه در اینجا نتایج فکری حوضهای همچون زبانشناسی به عنوان خواستگاه معرفت شناسانه ی این جنبش باستانشناختی معرفی میشود، چندان عجیب نیست چرا که اصولا معرفت شناسی هیچ علمی دارای تبار مشابه آن علم نمی باشد. شاید بتوان گفت رویکردهای چند سویهی علمی و فلسفی یا تجربی و تحلیلیتر به مسألهی پدیده ی زبان و کنش های کلامی از صفات بارز اندیشه و «نظام دانایی» دوره جدید بوده است. شمار کثیری از مشربهای هرمنوتیک فلسفی و غیر فلسفی و رشته ها و مکتبهای زبان شناختی که از ریشه و بنیاد با زبان و کنش های کلامی و گفتار و نوشتار و ناشانه و معنا و فهم درگیر هستند، محصول همین دوره بوده است. ظهور مشرب های هرمنوتیک و فرا پویشی یا اصولا رویکردهای پست مدرنیستی را در باستان شناسی نمیتوان فارغ از چنین تحولاتی تصور و داوری کرد (ملاصالحی، حکمــتا... 1382. . (88

کلمه ی « تأویل » کاراترین واژه برای انتقال مفهوم « هرمنوتیک » در ادبیات فارسی میباشد. این واژه که به دریافت قابلیت متن کمک می کند را میتوان در برخی متون تاریخی نیز مشاهده کرد که ماحصل توجه

Symbolism 173

Iconography 174

اندیشمندان ایرانی به جنبه های حکمتی متن می باشد. به عنوان نمونه در كتاب « جامع الحكمتين »، ناصر خسرو متذكر مىگردد كه تأويل باز بردن سخن باشد به اول او و اول همهی موجودات ابداعست. کو به عقل متحد است و مؤیّد همهی رسولان عقلست (ناصر خسرو:1363. 116). پس بر این اساس تأویل متن به معنای بازگشت و برگرداندن یک چیز یا موضوع توجه اندیشمندانی همچون افلاطون و ارسطو در اندیشه غربی نیز دارای سابقهای کهن میباشد. ریشه واژه هرمنوتیک «هرمس» است که در اسطوره های یونانی نام پیام آورخدایان برای آدمیان بود. به گفته سقراط، سخن هرمس، در مقام میانجی میان خدایان و آدمیان، هم نیرویی آشکار کننده داشت و به همین دلیل معنای آن سرراست نبود و به تفسیرهای گوناگون راه می داد. (حقیقی، شاهرخ 1386. 5) اما آن جریان فلسفی که در میانه قرن بیستم زیر این عنوان شناخته شد ادامه آن سنت فکری بود که در پایان سده های میانی و همزمان با فروریختن جهان بینی حاکم بر آن دوران و به زیر پر سش رفتن اقتدار کلیسای کاتولیک اهمیتی ویژه یافت. دگرگونیهای بنیادی در اندیشه و نهادهای دینی در پی جنبش اصلاح دین در غرب، پرسش درباره تفسیر کتاب مقدس را با فوریت بیشتری مطرح کرد. اصلاح طلبان پروتستان بر این گمان بودند اصولی که در سنت کلیسای کاتولیک برای تفسیر کتاب مقدس به کار رفته بود، معنای واقعی آن کتاب مقدس را مخدوش و تیره کرده بود. به گمان متفکران پروتستان، پیشانگاره های جزمی کلیسای کاتولیک باید به دور ریخته می شد. فهم آن متنِ مقدس نیاز به کوششی تازه داشت، رها از جزم اندیشی سنتی. همزمان با این، توجه به متون فلسفی کلاسیک یونانی از جانب متفکران دوران رنسانس نیز حساسیتی جدید برای تفسیر متون پدید آورده بود. البته حساسیت ویژه برای تفسیر متن در دوران امپراتوری رم نیز وجود داشت. جایگاه حقوق نوشته در نظام اجتماعی- سیاسی رم باستان اهمیتی ویژه به تفسیر متون حقوقی می داد و ناگفته پیداست که تفسیر، همیشه ویژگی فهم متون ادبی به ویژه شعر نیز بوده است. دو متفکر مهمی که در دوران مدرن بر اهمیت هرمنوتیک پافشاری کرده-اند و اندیشه شان بر هرمنوتیک در دوران ما نیز تأثیر ژرف داشته است فردریک شلایر ماخر<sup>175</sup> (1834–1768) و ویلهلم دیلتای (1833–1911) ه ستند. در قرن بی ستم مارتین ها یدگر و هانس گئورک گادامر<sup>176</sup> بر اهمیت هرمنوتیک برای توصیف وضعیت انسانی تأکید کرده اند. بسیاری گادامر را مهمترین متفکری در قرن بیستم دانسته اند که مرکز اصلی اندیشه اش پرسش درباره بعد هرمنوتیکی هستی انسان است (همان: 5). در ادامه و بر این اساس آگاهی از وضعیت علوم در دهههای اخیر نیر ضروری است که بی تردید هر روز تخصصی تر می گردند و به رغم شکل گیری حوزه های نوین در علم و فلسفه، به دلیل ساختار پیچیده و تقسیم بی-پایان مجموعه ها به پاره های کوچکتر، دیگر افراد هر اندازه هم که در رتبه های علمی و در شناخت پیشرو باشند، قادر نیستند به چشم اندازی

<sup>&</sup>lt;sup>175</sup> - F.D.E. Shleiermacher : فردریش ارنست دانیل شلایرماخر (1768–1834 م ) متأثر از هرمنوتیک گئورک فردریش مهیر و فردریش آست.

H.G.Gadamer - <sup>176</sup> : هانس گئورگ گادامر. متولد 1901 میلادی در جنوب غرب لهستان و از شاگردان نیکلای هارتمن و مارتین هایدگر.

کافی برای ارزیابیهای عام و جهانشمول دست یابند. عصر معاصر که عصر اطلاعات میباشد، عصر پایان تعیینها و قطعیت هاست. اعتقادات راسخ و به ظاهر شکست ناپذیر روشنفکران، نه فقط در عرصهی باورهای شکننده ی علوم اجتماعی و سیاسی ( پوپر، مورن ) بلکه حتی در میدان قوانین و باورهای علمی نیز در چند د هه فرو ریختند. احکام ابدی و قضایای هندسی و ریاضی که به ظاهر محکمترین سنگرهای این جبهه بودند به دست هندسهی غیر اقلیدسی و ریاضیات نو به دست خود دانشمندان ( گدل، هایزنبرگ، چرچ،...) به زیر سؤال رفتند... نتیجه آن بود که علوم هر چه بیشتر بر احتمالات تکیه زدند و علمی چون آمار که اساس کار خود را، احتمال و نه یقیین قرار میداد، موفقیتی فراوان یافت. ( فکوهی، ناصر 1385. 219)

زبان وسیلهی اجتناب ناپذیر معرفت! یکی از مؤلفهها که نقصش بسیار تعیین کننده ای در درک هستی انسان دارد. اصولاً توجمه ویژه و تمرکز به بر روی زبان یکی از موارد تمایز دوران کلاسیک با دوران معاصـر مــ،-باشد. فلسفه در دوره معاصر توانایی خود را به عنوان تنها یکه تاز عرصه هستی شناسی و انسان از دست داده و زبـانشناسـی ایـن عرصـه را برای او کمی تنگتر کرده است. اگـر در مثـال دسـت و لیـوان سـارتر، لیوان را فلسفه بیانگاریم، مدتهای مدیدی بود که دست ( به عنوان زبان ) در اثر توجه و تمرکز روی لیوان ( به منزله هدف و معنای نهایی) از یاد رفته بود. توجه به زبان و نشانه شناسی در پنجاه ساله اخیر تحولات ژرف و عمیقی را در نوع نگرش انسان به جهان به وجود آورده است. اندیشه ی معرفت و آگاهی محض و فرا تاریخی وقتی دچار مشکل میشود که دریابیم که ابزارهای لازم برای اینگونه آگاهی میباید از زبان اجتماعی، تاریخی و مرسومی اتخاذ شود که خود مستقل از سوژه و ابژهی آگاهی، تولید میگردد. بنابر این مداخله زبان امکان آگاهی محض را همواره به تعویق می اندازد. به قول یکی از زبان شناسان ما مستعمره ی زبان هستیم، یعنی بر خلاف آن که میگویند، ما با کلمه و زبان نمی اندیشیم، بلکه به وسیله زبان اندیشیده می شویم. بین ما و واقعیت فاصله ای عمیق و پر ناشدنی وجود دارد که به نظر میرسد همیشه وجود خواهد داشت و این تراژدی عظیمی است. زبانی که به عنوان یک پدیده مادی در طول تاریخ برای شناخت ما از اشیاء و جهان شکل گرفته است، خود عامل ایجاد فاصله ما با جهان می شود. آن قدر که رابطه « دال ightarrow شیءightarrow مدلولightarrow به رابطهی « دالightarrow مدلولightarrow تبدیل شده و به قول نیچه بت سازی آغاز می شود و بتها از واقعیت افزونتر می گردنید و میا در سیستمی قرار میگیریم که کم کم ما را با جهان و خود بیگانه میی-كند ( رزم آرا 1380. 15). بىگمان درك اين موضوع نيازمنـد آگـاهى از مطالعات انجام گرفته در عرصهی اندیشههای پساساختگرایی است. در اینجا تنها اشاره ای مختصر به یکی از دستآوردهای رویکرد قبلی میشود (ساختارگرایان) مییشود تا معانی سطرهای بالا ملموستر گردد. ساختارگرایان نظام زبان تعیین کننده فرهنگ و معنا می دانند. باید توجه داشت که مقولهی معنا در اینجا از آن جهت مهم میباشد که میواد فرهنگی در باستان شناسی گویا نمیباشند و تبیین باستانشناس تلاشی در جهت شناخت معنای آنها میباشد که ناگزیر از طریق کانالهایی همچون گفتار و نوشتار صورت می پذیرد. توجه به تفاوت خوانشهای معنا در باستان شناسی پویشی و فراپویشی که ریشه در نظام های فکری مورد اشاره دارد، حائز اهمیت است. پسا ساختگرایان اندیشهی ساختگرایانهی وجود ساختاری هسته ای و نهفته به عنوان مبنای معنا را نفی میکنند. به نظر آنها معنا ثابت و تعیین شده نیست بلکه همواره در فرایند ساخته شدن است. به عبارت دیگر معنا چیزی جز تعبیرها و تعبیر تعبیرها نیست. بنابر این معنایی مرکزی و اساسی در جایی نهفته نیست... هر متنی متضمن انواعی از گفتمانهاست که نمیتوان هیچیک را گفتمان اصلی شمرد. بنابر این هر متنی چند معنایی و چند بعدی است. تنها خواننده است که با تعبیر خود موقتا به مین وحدت میبخشد ( بشیریه است که با تعبیر خود موقتا به مین وحدت میبخشد ( بشیریه پساساختگرایان در زمینه نقد ادبی میباشد و اهمیت آن در باستان را از پشاسی هنگامی آشکار میشود که تفاوت تبیینهای باستانشناسان را از یک موضوع واحد، مورد بازبینی قرار دهیم. به بیان دیگر داده های فرهنگی به دست آمده از کاوش همچون متنی میباشند که هر باستانشناس فرهنگی به دست آمده از کاوش همچون متنی میباشند که هر باستانشناس خوانش منحصر خود را دارد.

آنچنان که در صفحات پیشین به آن اشاره شد در نیمهی دوم قرن بیستم یعنی از حدود سال 1950 میلادی به بعد در عرصهی علوم انسانی تلاش مـی-شود تا انسان در بافتهای طبیعی و محیط پیرامون مورد شناسایی قـرار بگیرد. باب شدن این نگرش علمی نوین را می توان در علومی همچون روانشناسی و جغرافیا مشاهده کرد. لازم به ذکر است که نظریه ی سیستم ها برخاسته از جغرافیای نو و تحت این مشرب فکری شکل میگیرد. در انسان شناسی نیز کارکردگرایی و نظریهی سیستم ها، مصادف و همراستا با این خیزش کلی انجام می شود و در نهایت رویکردهای باستان شناختی هم متأثر از این فضای کلی، نظریهی سیستم ها را بـه عنـوان یکـی از اساسی ترین موارد در تبیین پدیده های فرهنگی به کار میبرند. بر این اساس در باستان شناسی نو یا باستان شناسی پویشی، برهم کنش انسان و محیط پیرامون در کانون توجه قرار میگیرد و جامعه به عنوان یک خرده سیستم در یک سیستم کل و متأثر از آن تعریف می شود و بر شناخت این نظام تأکید میگردد. باید توجمه داشت کمه باستان شناسی پویشی در کشورهای مختلف، شکلهای خاص خود را مییابد. در این راستا به اختصار می توان به مکاتب باستانشناسی آمریکایی، انگلیسی و اروپای قاره که شامل کشورهایی همچون فرانسه و ایتالیا می شود، اشاره کرد.

شاید بیتوان آنچه که به عنوان باستانشناسی فراپویشی در ادامه شکل میگیرد را ماحصل نقدهایی دانست که برخی از باستانشناسان در گنر زمان به تمهیدات باستانشناسی پویشی در مواجهه با پدیده های فرهنگی، وارد آورد ند بسیاری از با ستان شنا سان فراپویه می مدعی ه ستند که تقابلی بین ماده و آرمان وجود ندارد. آن ها در عوض تصور می کنند که انسانهای گذشته دیدگاهها و دریافتهای متفاوتی از آنچه که به عنوان واقعیت ها در گذشته وجود داشته است داشتند. از طرف دیگر با ستان شناسان فراپویشی مشرب فکری اشان این است که انسان ها در گذشته شناخت شان از مناظر بصورت یك رشته ای از تفکرها نبوده است بلکه فعالیت های روزمره در محیط اطرافشان همانند، کشاورزی، فعالیت های خانگی همه و همگی بر آنها تاثیر داشت. همچنین ضروری است که ماین در می این در گذشته نیز توجه شود. نمونه ای از به سمبل ها، نمادها و ارزش ها در گذشته نیز توجه شود. نمونه ای از این دیدگاه این دیدگاه این دیدگاه در می توان در مکتب ایده آلیسم تاریخی

Historical Idealism 177

مشاهده نمود. نقش فعال فرد در جامعه مسئله ای بود که روندگرایان آنرا کاملاً به فراموشی سپرده بودند. در نظریه سیستمیك تغییر در یك بخش از سیستم باعث تغییر در دیگر اجزای سیستم می شد. باستان شناس . فراپویشی می پرسد پس نقش افراد در این زمینه چگونه است؟ افراد به صورت سرباز پیاده ای تصور شدند که دارای نقشی هنجاری و یا تطابقی در سیستم داشتند. باستان شناسان فراپویشی افراد را به صورت عاملی فعال توجه کردند و معتقدند که زنان و مردان بصورت خنثی در سیستم عمل نمی کردند. داده های باستان شناسی همانند متنی  $^{178}$  هستند که افراد مُختلف می توانند تفاسیر مختفلی را از آن قرائت نمایند و چگونگی خواندن این متون مهم است که بتوان معانی مادی فرهنگ را شناخت. اگر در باره معناي يك متن فكر كنيم: يك متن مي تواند معانى متفاوتى براي افراد مختلف داشته باشد و انسان هاي مختلف يك متن را بصورت مختلف قرائت كنند. اين معانى مى تواند بطور فعال د ستکاري شود و پـژوهش های مردم نـگاري و اعلام عملکرد اشياء و يا چیزهای دیگر ممکن است درست نباشد. یك متن می تواند برای دو نفر داراي معاني متفاوتي باشد خواه باستان شناسانه و يا غير ما نمي توانيم به ضمير افراد پي بېريم. ما بايستي به بافت<sup>179</sup> توجمه کنيم. بنظر هادر بافت به عنوان مركز و ثقل پژوهش هاي باستان شناختي به حساب مي آيد به همين خاطر است كه باستان شناسي فرا پويشي به مختلف را از یک متن قرائت کرد؟ جواب از طریق مطالعه بافت است.

هادر<sup>181</sup> از چهرههای بارز باستانشناسی فراپویشی است که از دانشکاه كمبريج فارغ التحصيل گرديد. ايان هادر در آغاز متاثر از باستان شنا سي پويه شي بوده و تحت تاثير جغرافياي جمديد و با ستان شناس نوگرایی بنام دیوید کلارك به مطالعه فضا در باستان شناسی پرداخت. اولین گام هادر به چاپ کتاب تجزیه و تحلیل فضا در باستان شناسی بر می گردد. هادر و اورتون <sup>182</sup> در سال 1976 تحقیقات وسیعی در زمینه بافت استقرار، تجارت و تحقیقات مردم نگاری پرداختند. یك نمونه از نقد تفکر روند گرایان در ارتباط با تجارت سنگ ابسیدین یا تبرهای سنگي سبز رنگ صيقلي بوده است که اغلب تصور مي شد که منشاء آن از مناطق دور دست بوده ولي چگونگي اين تجارت بسيار مبهم بوده است. با ستان شنا سان پویشی علاقمند بودند تا ساختار تجارت را به صورت مشخص تري معلوم نمايند. رنفرو و بعضي ديگر از باستان شناسان مدلي را پیشنهاد نمودند که اشکال مختلف تجارت بقایای مختلفی در محل های باستانی به جای می گذارد. با تمام تلاشی که از سوی باستانشناسان این مکتب فکری در جهت ارائه مدل انجام شده بود، هادر با استفاده از کامپیوتر مشخص کرد این نظریه تا چه حد ناقص می باشد و نشان داد که در تجارت عوامل مختلفی در برهمکنش ها نقش دارند. یکی دیگر از نقدهای ایان هادر به سلسله تقسیم بندیهای لوئیس بینفورد بوده است

Text 178

Context 179

Contextual archaeology <sup>180</sup>

Ian Hodder 181

Hodder and Orton: Spatial Analysis in Archaeology 182

که برای مواد فرهنگی قائل شده بود و طرح نردبان معرفتی خود را در ادامه بر اساس آن مطرح میکند. بینفورد مواد فرهنگی را به سـه قسـم اساسی تکنولوژی Ideo technics, Social technic, Technology تقسیم کرد. وی این سه وجه را به عنوان زیر سیستم های فرهنگی معرفیی نمیود و در ادامیه خاطرنشان میکند که Ideotechnics با نظام آیینی مرتبطنید و و Technology هر کـدام بـه ترتیب بـا نظامهای حکـومتی- اجتمـاعی و نظامهای معیشتی در ارتباط میباشند. طبق نظر بینفورد سه شاخه عنوان شده هر کدام زیر شاخه ی نظام فرهنگی می اشند و در گام بعدی نظام فرهنگی خود زیر شاخه ای از نظام محیطی کل است. وی شناخت نظامهای معیشتی را به عنوان اولین مرحله معرفت بیان میکنید و آنیرا بیرای باستانشناسان الزامی میداند و شناخت نظامهای حکـومـتی- اجتمـاعی را در گام بعدی قرار می دهد. اما چیزی را که تا حدودی مسکوت میگذارد، نظامهای آیینی میباشند و علت این امیر آن است کیه بنیابر نظیر او داده های فرهنگی توان بازگویی این موارد را ندارند و بر این اساس تا زمانیکه داده های مادی به اندازه کافی در مورد یک مقولـه آیینـی در اختیار نباشد، منطقی تر آن است که در مورد آن، ابراز نظر نشود.

آنچنان که در بالا اشاره شد نقد ایان هادر که پایه و مطالعات گستردهی قوم باستانشناسی وی قرار داشت- به عنوان مثال کاری کـه در میان قبایل آفریقایی انجام داده بود- معطوف به این تقسیم بندی می-شود. از دیدگاه هادر، دادههای فرهنگی بیشماری را می توان نام برد که به طور همزمان در دو یا هر سه گـروه بینفـورد، جای مـیگیرنـد. موارد بسیاری را میتوان مشاهده کرد که یک ماده فرهنگی بـه رغـم داشتن کارکردی آیینی دارای تبعات دیگری از جمله تبعات معیشتی است. از این رو هادر با تفکیک دقیق و قائل شدن مرز برای مواد فرهنگی به گونه ای که منجر به تشکیل سه گروه عنوان شده گردد، چندان موافق نبود. وی معتقد بود که مواد فرهنگی در یک جامعه نه تنها دارای گستره ای از کارکردها و تبعاتند بلکه در مواردی شخص مصرف کننـده را نیز ملزم به انجام یکسری رفتارهای ویژه و متناسب میسازد. اگـر چـه هادر در بستری از آموزه های انگلیسی قرار داشت امیا انسیان شناسی ساخت گرای فرانسوی نیز در شکل گیری پیکرهی نقدهای او نقـش بسـزایـی دارد. ساختگرایی در واکنش به تاریخیگری هگلی و سوژه ی متعالی پدیدارشنا سی و در پی انتشار آثار انسان شناس فرانسوی کلود لوی اشتراوس پدید آمد و به سرعت موجب مباحث تازهای در گسترهی شناخت شناسی فلسفی میگردد. به عقیده لوی اشتراوس تنها راه درک صحیح توسل به ساختار اساسی ذهن انسان است. ( پوسفیزاده، محمـدعلـی 1382. 225) بر طبق این اندیشه، جهان از مناسبات شکل گرفته و نه از چیزها. یعنی هیچ چیز را نمی توان بیرون از الگوی ساختاریش شناخت و ماهیت هر چیز در هر شرایطی از پژوهش منا سباتش با عنا صر همان ساختاری تعیین می شود، که در آن جای گرفته است. منطق چنین حکمی به انجا می-رسد که بکوشیم تا به ساختارهای نهایی و دائمی پیببریم، که چیزی جز بیان ساختار نهایی کارکرد ذهن آدمی نخواهد بود. (احمدی، بابک 1383. 316) لوی اشتروس نیز معتقد است که از راه پژوهش الگوهای اصلی ساختاری فراورده های ذهن آدمی میتوان به کارکردهای آن پی برد. شاید بتوان نتایجی را که در پی اشاره مییشود را از دیدگاه ایان هادر، حائز اهمیت دانست. ساختار واقعیتی پویاست. قیوانین سازندهی الگوهای ساختاری به طور مدام به ساختار شکل میدهند. نه یک بار و برای همیشه. تکامل ساختار، گونهای از این شکل به آن شکل شدگی است، از الـگویـی ساختاری به الـگویـی دیـگر رسیدن است و این تـبدیـل یا Transformation است... هر ساختار توانایی نظم دادن به خصود را دارد و در این تبدیلها به هیچ رو نیازمند چیزی از بیرون خود نیست. مـوارد بیرونی در تبدیلهای ساختاری دارای ارزش تعیین کننده نیستند و انگیزه های فرعی محسوب می شود که در نتیجه، بررسی ساختاری نمی توانید به آنها محدود بماند یا از آنها آغاز شود (همان- 315). درون اجتماعی کردن علل پدیده ها و تأکید بر نقصش جامعه و کمرنگ کردن تأثیر محیط که از جنبه های رویکرد باستانشناسی فراپویشی است، تحت تأثیر این موارد شکل میگیرد. همچنین مقوله ای که گیدنز تحت عنوان " ساختمند کردن" مطرح مینماید، مشابه این نتایج مییاشید. در ایان مقوله به امکاناتی که ساختار برای تأثیر عامالهای انسانی فراهم میکند و از سوی دیگر عمل عاملهای انسانی که باعث دگرگونی ساختار از درون می شود، پرداخته می شود.

اگر به خاطر داشته باشید، کنشهای بین سیستم یکی از محوریترین مباحث در نظریهی سیستم ها بود. به بیان دیگیر در آن نظرییه میادهی فرهنگی محصولی از این کنشها تلقی مییشود و انسان تأثیرگذارترین عامل در شکل گیری مواد فرهنگی محسوب می شود. انسان نیز در آنجا تحت تأثیر سیستم ها قرار دارد. به این شکل که اگر سیستم امری را تحمیل کند، انسان مجاب به پذیرفتن و عمل کردن در راستای آن مییباشید. در اینجا ذکر این نکته الزامیست که آنچه را که به عنوان باستان شناسی فراپویشی نام برده می شود، جنبشی در مقابل باستان شناسی پویشی و به مثابه تعارض با آن رویکرد نیست بلکه ارائه راهکارهایی نوین با توجه به نقاط ضعف مشرب فکری قبلی و در جهت رفع اشکالات در شناخت پدیده های فرهنگی است. بر این اساس است که میتوان ورود برخی واژه ها و مفاهیم جدید را درآن شاهد بود. به عنوان مثال در ادبیات ایان هادر میتوان به واژه ی عاملیت اشاره کرد که نـه تنها انسان را از متأثر بودن صرفِ سیستم خارج مینماید، بلکه مواد فرهنگی را نیز دیگر با حالتی منفعل و بیتأثیر و بیمعنا در شکل گیری پدیدههای فرهنگیی، بر نمی شمرد. در باستان شناسی پویشی، مواد فرهنگی صرفاً بازنماینده ی سیستم های فرهنگی میباشند، بی آنکه مشارکتی در پویایی ان داشته باشند. در این مشرب فکری این مواد از جنبه کارکردی حائز اهمیت هستند و برای شناختشان تمایزی میان سبک و کارکرد قائل می شوند. در اینجا بیش از پیش نقش کارکردی این مواد در حفظ و بقای جامعه در کانون توجه قرار میگیرد و مقولاتی همچون عناصر تزئینی در زمره مفاهیم انتزاعی طبقه بندی می شوند. اما در باستان شناسی فراپویشی متأثر از نوع انسانشنا سی ساختگرای فرانسوی که اشاره شد، سبک و کارکرد مواد فرهنگی، توأمان مورد توجه می،اشاند. شاکل گیاری ماواد فرهنگی دیگر حالتی منفعل ندارد بلکه این شکل گیری، معنادار صورت می پذیرد. معنای مواد فرهنگی ارتباط مستقیمی با بافتی که در آن شکل میگیرند دارد. معانی بسیار پویایند و همچون ساختارهای انسانی که در طول زمان و بواسطه ی عاملهای انسانی دچار تغییر از درون مییشوند نیز دچار دگرگونی میگردند. این نوع نگرش به جوامع انسانی علی
رغم قائل شدن پویش برای این جوامع با نگاهی تکمیلی تر به رابطه
انسان و مواد فرهنگی پیرامون آن همراه است و با عنوان فراپویشی
شناخته می شود. ویژگی باستان شناسی فراپویشی را می توان بصورت زیر
خلاصه کرد:

- 1. رد نظریه حد وسط بینفورد.
- 2. عقاید، آراء و سمبلهای مردم نقش مهمی در فرهنگ داشته و نبایستی فقط به عنوان تطابق با محیط بیرونی نگریسته شود. باستان شناسی فرا پویشی دیدگاه سیستمیک فرهنگ را رد می نماید.
  - 3. رد دیدگاه ثبوتی علم و جداسازی نظریه از عمل.
    - 4. داده اغلب در درون خودش داراي نظريه است.
      - 5. تفاسير اغلب هرمونتيك مي باشد.
- 6. وقتي ما به تفسير چيزي بپردازيم به اين نتيجه مي رسيم كه انسان گذشته چگونه آنرا ساخته و چگونه از آن استفاده كرده است.
- 7. رد تقا بل بین ماده و آرمان (تقا بل بین ماتریالیسم و ایده آلیسم).
- 8. مکتب با ستان شنا سی فراپوی شی بر قوانین جهان شمول نگاه انتقادی دارد و آن را مردود می شمارد.
- 9. باستان شناسی فراپویشی بر شفافیت شیوه های علمی تردید داشته و آنرا مورد نقد قرار می دهد.
- 10.باستان شناسی فراپویشی قانون تطور عمومی $^{183}$  و تطور عام و تطور خاص را مردود می شمارد $^{184}$ .

رویکردهایی که بعد از باستانشناسی پویشی به منصه ظهور میرسند را میتوان در سه گروه باستان شناسی انتقادی<sup>185</sup> ، راهبرد تبینی<sup>186</sup> و باستان شناسی اجتماعی فرا پویشی<sup>187</sup> برشمرد.

Evolutionary generalizations <sup>183</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>184</sup> منظور از تکامل و یا تطور اختصاصی این است که در میان جوامع انسانی جوامعی بوده اند که از نظر ابعاد و پیچیدگی سازمانی رشدی نداشته و یا اینکه فاقد یک ذخیره اطلاعاتی فرایندی بوده اند. اگر به سیر تطور جوامع انسانی نگاهی داشته باشیم برخی از آنها نه تنها دار ای حالت ایستایی بوده اند بلکه سیر قهقرایی داشته و حالت رکود پیدا کرده اند. همچنین برخی از جامعه شناسان برای مشخص کردن تحولات و تجربیات خاص هر جامعه یا گروه معینی از جوامع اصطلاح تکامل اختصاصی را برگزیده اند.

Critical Archaeology <sup>185</sup>. تفکر انتقادی یکی از خوانشهای تفکرات کارل مارکس است که در کشور انگلستان و در میان متفکران فلسفه تحلیلی شکل میگیرد. از مباحث محوری در آنجا این است که تحلیلی شکل میگیرد. از مباحث محوری در آنجا این است که باستان شناسی را به مثابه یک پروژه سیاسی می داند و متأثر از جریانهای سیاسی- اجتماعی روز به باستان شناسی می پردازد. از سوی دیگر به ذهنیت باستان شناس و تأثیری که از جامعه پذیرفته، اشاره میکند و تأثیر ایدئولوژی باستانشناس، در تبیین پدیدههای فر هنگی و جوامع گذشته را یاد آور میگردد.

<sup>186</sup> مباحث باستانشناختی و باستانشناسی قائل نمی شکل گیری معرفت باستانشناختی، تأکید این رویکرد میباشد. در این نگرش هیچ گونه تمایزی بین مباحث باستانشناختی و باستانشناسی قائل نمی شوند به این معنا که تولیدات تفکرات باستانشناختی و باستانشناسی که در درون مباحث باستانشناسی که میتوانند سیاسیون و دیگر اقشار آن قرار دارند، نمیدانند. در اینجا هم همچون رویکرد Critical Archaeology ، مخاطبان باستانشناسی که میتوانند سیاسیون و دیگر اقشار اجتماع باشند، مورد توجه است. یعنی انتظارات بخش غیر باستانشناس از باستانشناس و نحوهی ایجاد ارتباط بین این دو قشر مورد بررسی قرار میگیرد. موزه ها در این مقوله به عنوان فصل مشترک میان باستانشناسان و قشر غیر باستانشناس مطرح میگردد که چیدمان آن تلاشی برای ایجاد ارتباط و بیانگر خاستگاههای اندیشه می باستانشناسان در معرفی گذشته فر هنگی است.

یکی از سؤالهای عمده و اساسی که در این نگرش به آن پرداخته میشود، چگونگی توان نگارش گذشتهی مادی است. این مطلب را میتوان اینگونه مطرح کرد که یک شیء را چگونه میتوان به متن برگرداند؟ ناگفته پیداست که هر کدام از موارد اشاره شده، یعنی هم شیء و هم متن، موجودیتی قائم به ذاتند و دارای خصلتهای منحصر به فرد میباشند. نیز ناتوانایی متن در بیان برخی از حالات و احساسات کاملاً مشهود

در باستان شناسی فراپویشی توجه خاصی به پویاییهای مواد فرهنگی میشود و بر اساس آن بیان میشود که این مواد نقشهایی را فعالانه در
جامعه قبول میکنند و به ایفای نقش میپردازند. برای مواد فرهنگی در
باستانشناسی فراپویشی معنا قائل میشوند که شامل ابعاد نمادین خاص
و کارکردهای خاص یک ماده ی فرهنگی است که پس از دریافت انسان، باعث
بروز انطباق میان رفتار انسانی و آن ماده میگردد. در ادامه بر این
معنا تأکید میگردد و نقش بافتی که مواد در درون آن شکل میگیرند،
پر رنگ میشود. باستانشناسان فراپویشی معتقدند به همان نسبت که یک
متن ادبی باعث شناخت بخشی از فرهنگ میگردد، هر ماده ی فرهنگی نیز
معرف بخش دیگری از فرهنگ است. باید توجه داشت که در اینجا ماده ی
فرهنگی بازنماینده بخشی از یک فرهنگ ذهنی نیست بلکه بخشی از خود
فرهنگی بازنماینده بخشی از یک فرهنگ ذهنی نیست بلکه بخشی از خود
فرهنگ است. انسان، مواد فرهنگی و متن پیرامون سه جزء از یک ترکیب
را تشکیل میدهند. به بیان دیگر دنیای انسانی را در یک محیط فراخ تر
شکل میدهند. ساختارهای اجتماعی، مسبب و قواع دهنده ی این سه جزء میباشند و اگر چه خود به دست انسان شکل گرفته اند اما رفتار انسان را
نیز به نوبه ای محدود میکنند.

باستانشناسی پویشی تلاشی برای قانونمند کردن و علمی نمودن باستانشناسی بود. یکی از تلاشهایی که پیروان آن مکتب فکری در نظر داشتند، وضع برخی واژه ها و همسانسازی معانی آنان بود. این تلاشی بود که برای ایجاد معانی صریح و خارج نمودن معانی ضمنی از دایره ی تبیین از طرف باستانشناسی پویشی انجام شد. در ادامه نقدهایی که از سوی باستانشناسی فراپویشی به این امر وارد گردید، اشاره به تأثیر شرایط امروزین در خلق واژه ها میباشد. این دسته معتقد بودند که تضمینی برای معنا و کاربرد مشابه از سوی جوامع گذشته در مورد واژه های ابداعی امروزین، وجود ندارد.

نفوذ اندیشه های هایدگر در این بخش باعث توجه به نقش فعال باستانشناس به عنوان جزئی از گزارش باستانشناسی شد. به این معنا که در اینجا گریزی از وجود پیشفرض در ارائه گزارشهای باستانشناسی نیست. شخص پژوهشگر هرچند متأثر از فرهنگ علمی تجربه گرایی قرن نوزدهم میلادی برای رد درگیر بودن خود از نوشته تلاش نماید، اما همچنان با این مسئله مواجه است که فرض مینماید پیشفرض ندارد. ایان هادر در این مبحث اشاره به تلاش باستانشناس برای شناخت از خود به مثابه یک مؤلف و بیان آنها در گزارش دارد. البته این دیدگاه متأثر از کالینگوود و رئالیسم تاریخی آن میباشد. کالینگوود که یک مورخ

است. ظهور رویکردهای غیرنوشتاری در باستانشناسی که ارائه گزارش خود را با نمایش عکسها و فیلمها به انجام میرسانند، تلاشی در جهت جبر ان کاستیها در تبدیل یک متن مادی به یک متن نوشتاری است.

Post Processual Archaeology 187. اگر بخواهیم به ادبیات موضو عی این رویکرد باستانشناسی بپردازیم شاید بتوان گردون چایلد را به عنوان یکی از متفکرانی دانست که دارای اندیشهای مشابه این رویکرد است. مفاهیمی از جمله بافت مند بودن، معنادار بودن مواد فر هنگی و یا تأثیرات وارد آمده از طرف مواد فر هنگی بر انسان از جمله مواردی هستند که در باستانشناسی سنتی به شکل ابتدایی تری به آنها اشاره شده است. اما در ادامه تفکر نئومارکسیستی مکتب انتقادی فرانکفورت و همچنین مطالعات قوم باستانشناسی ای که توسط ایان هادر انجام شد، در تشکیل این مشرب باستان شناسی سهیم هستند. اگر چه مطالعات قوم باستانشناسانه در ادامه مورد نقدهایی از سوی همین مکتب قرار گرفت و در حد یک روش باقی ماند.

انگلیسی است خود نیز تحت تأثیر سنت هرمنوتیک پیش از گادامر یعنی شلایر ماخر می اشد. وی در خوانش یک روایت تاریخی میکوشد تا از ذهنیت از پیش خود فراتر رود و به بیوگرافی راوی متن و شرایط اجتماعی - سیاسیای که نویسنده در بستر آن قرار داشته نزدیکتر گردد. بر این مبناست که ایان هادر به شناخت پیش انگارههای شخص نویسا اشاره مینماید و بر جداسازی آنها از متن و یا شناخت تأثیر آنها بر متن و روابط بینا متنی تأکید میکند. یکی از راهکارهایی که برای رفع این مورد پیشنهاد شده است، سپردن امر واژه سازی به دست فعالان باستانشناسی بود. این امر باعث گرایش برخی از باستانشناسان و پیوستن آنان به باستانشناسی پست مدرن شد.

علي رغم انتقادات سازنده باستان شناسان پسا روندگرا- فراپویشی بایستی اذعان نمود که آمیزه های اینان بیشتر بر نفی مکتب روندگرایان بوده و همانند پست مدرینزم ها خود فاقد الگو و مکتب خاصی هستند. فرا-روندگرایان بیشر در نفی یك فرضیه ها نقش داشتند تا اثبات آن. یکی از معضلات باستان شناسی فراپویشی این است که باستان شناسان جوان را بر سردوراهی تخقیقات قرار می دهند، چرا که خودشان در بسیاری از پژوهش های جاری جایگاهی ندارد. به همین خاطر برخی از باستان شناسان همانند فلانری و به خصوص کولین رنفرو به طرح باستان شناسی ادراکی-فرایندی پرداختند که ترکیبی از باستان شناسی روندگرا و فراروندگرا می باشد.

نتیجه این که باستان شناسی فرا روند گرا هیچ گاه نتوانست همانند باستان شناسان نوگراي دهه شصت و هفتاد ميلادي انقلابي در تفكرات باستان شناسي ايجاد كند و يا با اقبال عام مواجمه شود. امروزه در دنیایی بسر می بریم که دو جنگ بین الملل و جنگ سرد را پشت سر گذرانده و به سوي دنياي جديدي گام نهاده كه تحولات همه جانبه اي را در همه سطوح جوامع انساني دربرخواهد داشت. بي شك باستان شناسي و جریان آزاد روز اطلاعات نقشی پویا در تفکرات باستان شناسی خواهند داشت و به نظر مي رسد نسل آينده در طرح نظريه هاي جميد راهي نو خواهد پیمود. در پایان باید اشاره کرد که بر خلاف باستانشناسی فراپویشی که شامل تعدد و تکثر ذهنیت و گسترش دامنه ی پرسشها می- َ باشد، باستانشناسی پست مدرن با رویکردهای بسیار متفاوتی متجلی می-شود. یکی از اقدامات بیسابقه این گروه، خارج نمودن علم از حیطهی باستانشناسی است. نفوذ اندیشه های مارتین هایدگر در این جنبش بسیار پررنگ است و کتابهایی همچون سرآغاز کار هنری و هستی و زمان از . تأثیرگذارترین کتب در شکل گیری خوانشهای اگزیستانسیالیستی از باستانشناسی است. باستانشناسی در این بینش به عنوان یک رویکرد هنری مطرح و تبیین می شود و برای علمی بودن یک گزاره، تنها اشاره به واقعیتی بیرونی و ماحصل تجربه بودن، کافیست. با این اقدام این رویکرد تلاش میکند که حیطه علم را به آن شکل که اثباتگراها به اندازهگیریهای ریاضیوار محدود نموده بودند، فراتر ببرد. احساسات درونی و شهودهای درونی را به بدنهی تبیینها بیافزاید و آنها را نه تنها هم ارز موارد اثباتگراها، بلکه مکمل آنها معرفی نماید.

#### فصل هشتم

# باستان شناسی ادراکی<sup>188</sup>

باستان شناسی ادراکی یکی از شاخه های جدید باستان شناسی است که سعی می کند تا اندیشه های جوامع باستان را براساس مواد فرهنگی بجای مانده را مورد مطالعه قرار دهد. یکی از پرسش های مهم این است که آیا می توان به مطالعه آنچه که در ذهن مردم میی گذشت پرداخت؟ آیا ممکن است شعور، فکر و هوشیاری انسان را بر پایه بقایای مادی در آثار و مدارک باستان شناختی بررسی و بازسازی نمود؟ چگونه می توان به باستان شناسی ادراکی پرداخت که گسستی عمیق بین گذشته و حال وجود دارد و تداوم زمانی بین گذشته و حال دستخوش تغییرات وسیعی شده است؟ دیگر اینکه باستان شناسی ادراکی چیست و موضوعات مورد علاقه آن کدام است؟ آیا باستان شناسی ادراکی شاخه ای جدا از با ستان شنا سی است و یا اینکه بخشی کلی نگرانه با ستان شنا سی می باشد؟ پرسش هایی از این قبیل ذهن بسیاری از باستان شناسان را به خود مشغول کرده است. برخی نیز همانند زیگموند فروید <sup>189</sup> معتقد بودند که درك ما از فرآيند ذهن انسانها بسيار پيچيده تر، مشكل تـر و عمیق تر از آن چیزی است که ما تصور می کنیم. اصولاً آیا درست است که ما نظری عمیق به تفکرات انسان ها داشته باشیم؟ آیا انسان ها همگی دارای سیستم های ادراکی مشابه به هم هستند و یا به عکس ادراکات جوامع انسانی بسیار پیچیده می باشد؟

<u>تعریف باستان شناسی ادراکی:</u> در تعریف باستان شناسی ادراکی آقایان کنت فلانری و جویس مارکوس آنرا اینطور تعریف نموده اند:

"باستان شناسی ادراکی عبارت است از مطالعه تمامی جنبه های فرهنگ های با ستانی که زائیده ذهن انسان است، مقولاتی چون گیتی شناسی (درک، تو صیف و طبقه بندی گیتی)، مذهب (ماهیت آنچه که در ورای طبیعت می گنجد)، ایده ئولوژی (اصول، فلسفه، آداب و ارزشهایی که جوامع انسانی در قالب آنها سازمان می یابند)، نقش نگاری (شیوه هایی که جنبه های مختلف جهان، مسایل فوق طبیعی، یا ارزشهای انسانی در هنر ها را به نمایش در می آیند)، و تمامی دیگر شکلهایی که هنجارهای دینی و نمادین انسان در مدارک باستان شناختی بر جای می ماند (فلانری و مارکوس 1379، صفحه 98)".

از دهه 1960 که باستان شناسی جدید باب گشت توجه عمده باستان شناسان به مسائل اقتصادی و استقراری و موضوعاتی از قبیل فراز و نشیب های جمعیت، تغییر الگوهای استقرار، خاستگاه کشاورزی و آبیاری و بهره برداری انسان از زمین و گیاهان و جانوران معطوف گشت. این د سته از با ستان شنا سان ثبوتی معتقد ند که ما به دو دلیل قادر نخواهیم بود که به مطالعه اندیشه های جوامع باستان بپردازیم. یکی اینکه از منظر علمی هیج وقت نخواهید توانست بفهمید که چه چیزی در

Cognitive archaeology 188

Sigmund Freud 189

<sup>&</sup>lt;sup>190</sup> مقاله *باستان شناس ادر اکم* کنت فلانری و جویس مارکوس توسط آقای دکتر عبدی در کتاب "باستان شناسی نظری" در سال 1379 ترجمه گردیده است.

اذهان افراد می گذشت و این مقولات فراتر از چهارچوب های علمی است. دوم اینکه باستان شناس اعمالی از جوامع انسانی را مطالعه می کند که بصورت بقایای باستانی همانند سنگ و استخوان در دو بعد زمان و مکان بجای مانده است. به نظر یک باستان شناس روند گرا ما فقط قادر به مطالعه سیستم های فرهنگی گذشته، تغییرات پویایی آنها و چگونگی تطابق انسان با محیط طبیعی می باشیم و هیچ ضرورتی ندارد که به مطالعه ذهنیات مردم و به موضوعات کم اهمیت بپردازیم. رجوع به عوامل ذهنی و درک ادراکات انسانها دارای خطاهای بسیار زیادی است. این دسته از باستان شناسان که به اثبات گرایی اعتقاد داشتند و در روش شناختی سرآمد دیدگر با ستان شنا سان بود ند بید شتر بر با ستان شناختی اقتصادی تاکید داشته و معتقد بودند که شالوده سیستم های فرهنگی را فعالیت های اقتصادی تشکیل می دهد.

با توجه به محدودیت های باستان شناسی پویشی- عملکردی مشرب فکری نویی در طول د هه هشتاد و نود ظهور کرد که بنام باستان شناسی ادراکی معروف گشت. این د سته از باستان شناسان معتقد هستند که بایستی راه هایی یافت تا بتوان ارزشها، عقاید، باورها و فرایند ادراکی را که انسان را از دیگر موجودات متمایز می سازد را مطالعه نمود. در حالی که این مکتب فکری در اصل وفادار به باستان شناسی پویشی است ولی بعضی از راهبردهای باستان شناسی فرا-پویشی را نیز مورد استفاده قرار داده است. به بیراهه نخواهیم رفت که اگر ادعا شود که با ستا ن شناسی ادراکی ترکیبی از باستان شناسی پویشی و فراپویشی است. باستان شناسی ادراکی تاکید بر تشریح داشته تا بر قرافی مین دارای چهارچوب با شند بلکه معتقدند که این فرضیات بابستی آزمایش پنیر باشند. بعضی از تفاوتهای باستان شناسی فرضیات بابستی آزمایش پنیر باشند. بعضی از تفاوتهای باستان شناسی

- 1. تاكيد بر اهميت جنبه هاى سمبليك و ادراكي جوامع اوليه.
- 2. اعتقاد به نقش فعال ایدئولوژی در درون جامعه ( همانند مارکسیستهای جدید)، به این صورت که ایدئولوژی روی افکار فرد تاثیر می گذارد. مثلاً رنفرو و زابرو به این مسئله تاکید داشتند که ما می توانیم مذهب و رفتارهای پرستش را در بین شواهد باستان شناسی مطالعه کنیم و اصولاً تقابلی بین راهبرد های علمی و باستان شناسی ادراکی وجود ندارد.
- 3. فرهنگ مادی نقش فعالی در زندگی روزمره دارد. افرا د و جامعه و اقعیت های اجتماعی خود را می سازند و فرهنگ مادی نقش مکمل را در این ساختار دارد.
- 4. نقش کشمکشهای داخلی در درون جامعه موضوعی است که می بایستی بطور کامل مورد توجه قرار گیرد. مارکسیستها نبز همیشه علاقمند به طرح یك چنین مباحثاتی در باستان شناسی بودند.

در بین پژوهش هایی که از رهیافت های باستان شناسی ادراکی استفاده شد می توان به مقاله معروف فلانری و مارکوس اشاره کرد. این دو ضمن تاکید بر ابن نکته که باستان شناسان بایستی مراقب افرادی باشند که باستان شناسی دفتری را رواج ندهند، رشته ای که نه کار میدانی را می طلبد و نه تحلیل های موشکافانه و در آن خیالبافی های ذهنی جای تحقیقات باستان شناسی را نگیرد. همچنین باستان شناسی ادراکی نبایستی راه خود را از باستان شناسی جدا نماید و اگر می خواهد اصولی بودن و علمی بودن خود را حفظ کند باید بخشی از باستان شناسی باقی بماند. اگر باستان شناسی ادراکی راه خود را از باستان شناسی جدا کند دیری نمی گذرد که افرادی بی کفایت و دغل کار آنرا به بازار مکاره ای بدل می کنند. این دو چهار موضوع باستان شناسی ادراکی را در مطالعات خود کنجانده اند که البته بیشتر مقولات باستان شناسی باستان شناسی ادراکی نیز در حد و اندازه همین چهار پارامتر است که عبارتند از: گیتی شناسی، مذهب، ایدئولوژی و نقش نگاری.

**گیتی شناسی:** فلانری و مارکوس گیتی شناسی را این طور تعریف کرده اند: نظریه یا فلسفه خاستگاه و ساختار کلی گیتی، اجزا، مولفه ها و قـوانـین آن، بـویـژه قـوانـین مـربـوط بـه مـتغییر هایـی چون فضا، زمـان و علت و معلول، تصور مردم از اینکه گیتی چگونه سازمان یافته بر مذهب و جهان بینی آنان تاثیر دارد (فلانری و مارکوس 1379، صفحه 100). در کاربرد گیتی شناسی به دو نمونه می توان اشاره کرد که چگونه تصور مردم باستانی از گیتی بر سیستم اقتصادی و استقراری آنان تاثیری عميق داشت. يك نمونه مربوط به عقايد يونانيان و روميان باستان است. یونانیان باستان زیست میحط طبیعی را حوزه فعالیتهای خدایان می دانستند و ایزدان و ایزد بانوان فراوانی در طبیعت وحشی ماوا داشتند. درنتیجه یونانیان باستان بیشه های موسوم به آلسوس را دست نمی زدند و مقدس می شمردند. در این دوره دولت شهرهای یونان باستان از جنگلها مواظبت نموده و در برخی از بیشه ها هرنوع قطع درخت به شدت ممنوع کرده بودند. برخلاف یونانی ها رومیان باستان برخوردی سودجویانه از جنگلها داشتند و بعد از اینکه به قطع درختان بیشه ها می پرداختند خوکی را قربانی می کردند و دعایی می خواندند تا با احساسات جریحه دار شده ایزد یا ایزدبانویی را که در بیشنه آن ماوا داشت الیتام بخشند. یك چنین رویكردی باعث تخریب شدید زیست محیط منطقه در روم باستان شده بود.

مذهب: فلانری و مارکوس مذهب را اینطور تعریف کرده اند: مجموعه ای از عقاید که به نیرو یا نیروهای فوق بشری مربوط می شود. این نیروها خالق و یا فرمانروای گیتی اند و باید از آنان اطاعت کرد. در باره نقش مذهب بر اقتصاد جوا مع انسانی می توان به او ضاع بازرگانی هند در سده های اولیه میلادی اشاره کرد. این مطالعات نشان می دهد که چگونه مذهب بر روابط بازرگانی و معادلات منطقه ای آن زمان هند تاثیر شگرفی به جای نهاد. داستان از این قرار است که وسپازین امپراطور روم صادرات فلزهای گرانبها را از امپراطوری روم به خارج ممنوع کرد و باعث اخلال در بازار طلای هند شد. در این زمان هند با دو مشکل دیگری در زمینه تامین منابع طلا روبرو بود. اول به علت اینکه عشایر کوچ نشین در سرحدات سرزمین باختر مشکلاتی به پا کرده بودند و راه طلای هند را که از سیبری می آمد بسته بودند. از کرده بودند و راه طلای هند را که از سیبری می آمد بسته بودند.

بسیار زیاد بود ولی به علت اینکه در مذهب برهمنی تماس مومنان برهمنی با غیر هندیان را آلوده کننده می دانست لذا برهمنان نتوانستند به دریانوردی پرداخته و به تجارت با قوم های غیر پاك به پردازند. این وضعیت تا آنجا ادامه داشت که مذهب بودیسم در هند پدیدار گشت. در مذهب بودایی برتری مذهبی و نژادی معنایی نداشت و لذا ظهور دین جدید باعث شد که سیل طلای مناطق خاور دور به بازار هند روانه گردد و هندیان ازطریق دریانوردی به تجارت با ساکنان مالزیای و غیره بپردازند.

**ایدئولوژی:** از منظر فلانری و مارکوس ایدئولوژی را می توان اینطور تعریف کرد: مجموعه ای از عقاید، اساطیر، و نمادها که یك نهضت، نهاد، طبقه یا گروه اجتماعی را مشخص می کند. تمامی باستان شناسانی که فرایند شکل گیری جوامع طبقاتی را مورد مطالعه قرار می دهند رویکرد خاصی به ایدئولوژی دارند. مطالعات جاناتان فریدمن در زمینه قوم نگاری مثال خوبی در این زمینه است. نامبرده در کوه های برمه و مردمی که به نام کاچین معروفند تحقیقات مردم نگاری را انجام داد. این جوامع چگونگی گذر از جوامع بی طبقه به طبقاتی را تجربه کردند و در این بین ایدئولوژی نیز در چرخه این تغییرات بی امان نماند. این مطالعات نشان می دهد که چگونه با تغییر در اوضاع اجتماعی در ایدئولوژی جامعه نیز تغییر حاصل میشود. به این معنا که وقتی جامعه ی بصورت رتبه ای در آمد یکی از خماندانهای محلی روح روستا را به انحصار خود در آورد. بدین ترتیب ریاست به همان خاندان منتقل شد که تبارش به همان جدی می رسید که تمامی زمینهای روستا را در کنترل دا شت. در همین هنگام ارواح مینوی تغییر کردند و مطابق قوانین دنیوی رتبه دار شدند. در این مواقع خاندانی که به ریاست رسیده، نیای خود را به رئیس ارواح مینوی منتقل کرده و بدین طریق واسطه بین جامعه و جهان ماوراء طبیعی شد.

**نقش نگاری:** نقش نگاری از یك سو به معنی نقر كردن یا نگاشتن نقشی است و از سوی دیگر به معنی تحلیل نقوش. این روزها بیشتر معنای دوم نقش نگاری است. منظور از نقش نگاری تحلیل روشهایی است که مردم باستان اشیا یا مفاهیم مذهبی، سیاسی، ایدئولوژیك، یا گیتی شناختی را در هنرشان نشان می دهند. فلانری و مارکوس معتقدند که اگر منابع و اطلاعـاتی مکتـوب و تـاریخی در بـاره گیتـی شناسـی، مـذهب، یـا اَیدئولوژی مردم باستان بسیار بدانیم، آنگاه تحلیلی علمی است. اما در مواردی اگر اطلاعاتی در دست نیست "نقش نگاری" به مبحثی در حد دا ستانهای تخیلی بدل می شود. در این قبیل موارد، هنر فرهنگ باستانی به لکه ای از جوهر مبدل می شود که نویسنده تصورات ذهنی خود را در آن می بیند. در معدود مواردی باستان شناسان توانستند از طریق نقش نگاری به مفاهیم مذهبی، سیاسی، و گیتی شناختی جوامع باستان اطلاعاتی را استخراج کنند. به طور مثال مطالعات لینارس در زمینه هنر باستانی آمریکای مرکزی از جالب توجه ترین کارها در این زمینه است. مطالعات لینارس براساس داده های واقعی بوده و برخلاف ک سانی که اد عا می کنند از توان زیابایی شناختی بسیار حساسی برخوردارند و اسفبارترین نمونه های مطالعات نقش نگارانه را به بار می آورند. خانم لینارس برای مطالعات نقش نگاری به داده های قبور

مکشوفه از محوطه باستانی در ایالات مرکزی پاناما را برگزید که به جوامع خان سالار (حاکم نشین) تعلق داشت. تاریخ استقرار این گورها به 500 تا 1500 میلادی می رسید و جدیدترین آنها به زمانی می رسید که سپاهیان اسپانیا به پاناما رسیدند. لینارس در تحلیل هایش از چهار دسته از مدارك استفاده کرده بود که عبارتند از: 1) میدارك مکتوب در باره جوامع خان سالار پاناما در قرن شانزدهم 2) اطلاعات موجود در باره تنوع گونه های جانورانی که در جنگل های حاره پاناما زندگی می کردند ( داده های باستان شناختی در باره بافت گورها و ظروفی که در آنها پیدا شده و ( تنوع موضوعات و یا نقش مایه هایی که بیرروی ظروف سفالی نقش د اشتند.

مدارك مكتوب نشان می دهد كه در قرن شانزدهم جنگ و رقابت شدیدی بین جوامع خان سالار در گرفته بود و دامنه این رقابت در رنگ آمیزی و خال كوبی های روی بدن نیز كشانده شد و خانها سعی میكردند از نقوش نمادین بعنوان سمبل قدرت استفاده كنند. سبك هنری مركز پاناما بر نظامی غنی از نماد ها تكیه داشت و از نقش مایه های جانوری برای بیان شجاعت و تهور بهره می گرفتند. با یك چنین رهبردی لینارس با مطالعه نقش مایه های روی سفال، و دیگر داده ها توانست رتبه اجتماعی و ایدئولوژی جوامع ساكن در آمریكای مركزی را مورد مطالعه قرار دهد.

با این حال فلانری و مارکوس با دقت و وسواس زیادی به باستان شناسی ادراکی نگریسته و معتقدند که رهیافتی را نمی توان یافت که به اندازه باستان شناسی ادراکی برای دغلکاری، خیال پردازی، شارلاتان سازی و کهالت ذهنی امکانات مهیا داشته باشد. بعید است باستان شناسی بتواند نمونه ای تقلبی از مواد گیاهی بسازد اما نمونه های فراوان مذاهب، ایدئولوژی و گیتی شناسی های خیالی می بینیم که گروهی تحت عنوان باستان شناسی ادراکی به معرفی آن پرداخته اند. لازمه باستان شناسی اقتصادی کاری زیاد و طاقت فرسا شامل بررسی های میدانی، کاوشهای گسترده، الک کردن و شناورسازی، شناسایی موشکافانه بقایای گیاهی و جانوری و غیره و ذالک است. باستان شناسان ادراکی صبر و حوصله کارهای سخت میدانی را ندارند و راهی میانبر را برگزیده و به جای زحمت به استعداد، بینش و ذکاوت نیاز دارند، چون از موهبتی ویژه بهره مندند که دیگران از آن محرومند. با این اوصاف اگر پژوهش گری بخواهد به باستان شناسی ادراکی بپردازد بایستی اطلاعات فراوانی از جنبه های مادی و اقتصادی و اجتماعی و غیره داشته باشد تا بتواند به طور مناسبی وارد ادراکات شود. اما اگر زمانی که اطلاعات زیادی در دست نیست همانند دوره نوسنگی بازسازیها بیشتر به داستان های خیالی خواهد انجامید و همین بازسازی های خیالی است که هر پیکرک گلی را به یک الهه باروری و هر قلوه سنگ بد ریخت را یک سنگ مقدس بدل میکند. گرچه فلانری و مارکوس به باستان شناسی ادراکی پرداختند ولی باید توجه نمود که ایندو سعی نمودند که از رهیافتهای ادراکی نیز درکی از کاربری محیط زیست و تاثیر مذهب بر بازرگانی و تاثیر ایدئولوژی بر شکل گیری رتبه بندی اجتماعی بپردازند. متاسفانه در ایران باستان شناسی ادراکی به بدترین نحو معرفی شده است و بسیاری که خود را طرفدار این مکتب می دانند از درک رویدادهای فرهنگی جوامع گذشته عاجز مانده و آنهایی که تا بحال ادعای باستان شناسی ادراکی را نمودند تا بحال نتوانستند کار تحقیقاتی مناسبی را انجام دهند که در آن بطور عملی مواد فرهنگی را از بعد باستان شناسی ادراکی تفسیر کنند. بهرحال باستان شناسی ادراکی در ایران مد شده و تنور بدون نان آن گرم است.

برخلاف فلانری در انگلستان پژوهش های رنفرو نقش زیادی در تعدیل انتقادات در نسبت به باستان شناسی ادراکی داشت. رنفوو راهبرد نویی در مطالعه اندیشه و فکر مـردم باسـتان کـه تحـت عنـوان Ancient mind معروف گشت را بنیان نهاد که می توان به آن باستان شناسی ادراکی روند-محور (باستان شناسی ادراکی -پویشی) نیز نام نهاد. رنفرو می گوید هنر و نوشتار عصرباستان منبعی غنی برای باستان شناسی ادراکی است. رنفرو با درك این مسئله که شناخت ادراکات جوامع انسانی فاقد ادبیات کاری پیچیده و سختی است در مطالعات خود به سیستم توزین محوطه باستانی موهنجودار تمدن ایندوس رجوع کرد که قدمت آن به 2000 قبل از میلاد می رسد. در این محوطه باستانی تعداد زیادی مکعب های سنگی رنگین بدست آمد که از آنها برای وزن کردن مورد استفاده قرار داده بودند که نشانگر نظام حسابداری، تقسیم اعداد کوچکتر به بزرگتر می با شد. کشف یك چنین اشیا ساده ای بما کمك میكند تا مفاهیم انتزاعی و سمبل های اندازه گیری را که در آن جوامع مورد استفاده قرار می گرفت را مورد مطالعه قرار دهیم. پژوهش های رنفرو در دو موضوع سمبلها و نماد های سمبل ها در جوامع گذشته و همچنین با ستان شنا سی آئینی از مشخصات کنگاش های وی در این زمینه است. رنفرو سعی نمود تا ضمن تعدیل دیدگاه لوئیس بینفورد که می گوید اینکه بدانیم تفکر و اندیشه انسانها در گذشته چه بوده است ارزشی ندارد سعی کرد تا نشان دهد که تا چه حد شناخت سمبلها می تواند در مطالعات با ستان شنا سی مفید با شد. بهمین نحو وی سعی دارد که با مشخص کردن و نشان دادن معیارهایی که چه شیئ و یا مکانی دارای ارزش آئینی و غیر آئینی است را مشخص کند.

#### فصل نهم

#### باستان شناسی مارکسیسم

باستانشنا سان مارکسیسم، متاثر از نفوذ آراء و نظریات کارل مارکس (1883–1818 م)هستند که در تبیین و تفسیردادههای باستانشانختی از راهبرد مارکسیسم بهره برده اند. آثار کارل مارکس بر تمامی ابعاد و جنبه های اندیشه اجتماعی - سیاسی قرن بیستم تأثیری ژرف، شگرف و غیرقابل انکاری گذاشت . از آنجا که تولد مارکسیسم به موازات تولد علمی و توسعه باستانشناسی چونان یك نظام مطالعاتیعلمی بود، پس جای شگفتی نیست که در باستانشناسی بسیاری از کشورها ، تأثیر مارکسیسم مشهود است؛ با وجود این، اندیشه مارکسیستی در باستان شناسی امروز با اندیشه مارکسیستی یك سده پیش بسیار متفاوت است و نمی وان آن دو را یکسان دانست. اندیشه های مارکسیستی امروزی با بسیاری از نظریات اساسی و راهبردهای فلسفی دیگر در علوم اجتماعی و تاریخ چنان در هم آمیخته است و بسیاری از محققانی که خود را مارکسیست نمی دانند، خواهی نخواهی تحت تأثیر مستقیم یا غیرمستقیم مارکسیسم هستند. گستره مطالعاتیآثار مارکس و سیع است و خود مارکسهرگز یك اندیـشه جزمی و ثابتی نداشت و حتی خود را مارکسیست هم ننامید. شاید بهتر است گفته شود که مارکسیسم یك سنت پژوهشی و تحقیقاتیاست که با آثار و مطالعات باستانشناسانهمپوشانی دارد و یا بر آنها تأثیر میگذارد. . (Tilley 2000:344-345)

مارکس بر این باور بود که جامعه را بدون شناخت تاریخ و عوامل و قوای اجتماعی مؤثر بر روند تحولات اجتماعی آن نمی توان شناخت؛ بنابراین برای جامعه شناسی داشتن یك بعد تاریخی را ضروری میدانست. از نظر مارکس جوامع از مجموعه ای از تضادها وکشمکشهایی درونی شکل می گیرد که این کشمکشها منشأ و خاستگاه تغییرات بزرگ در جوامع است (Gosden1999:105-106). ماركسيستها جوامع بشرى را بر اساس شيوه توليد آنها تعریف و تبیین میکنند؛ شیوه تولید بر اساسعوامل تولید (علم، فناوری و دیگرمنابع طبیعی وانسانی) و روابط تولید (شیوه هایی که طبق آنها مردم با دیگر امکانات تولیدی و توزیع کالا در ارتباط هستند) شكل مىگيرد (Shaw & Jameson 2002: 382). همچنين ايشان سرچشمه های تحولات اجتماعی و سیر تطور اجتماعی را درون جامعه جستجو می كنند و بر عوامل درونزا تاكيد دارند (بيتس و پـلاگ1375:84). از نظـر باستانشنا سان مارکسیست، باستانشنا سی نیازمند یك چهارچوب فلسفی و نظری برای هدایت و راهنمایی تفسیر آثار گذشته است ؛ جهت درك گذشته ، لازم است تا گروههای اجتماعی که در گذشته کار ابزارها را ساخته و به کار برده اند و نیز چگونگی و چرایی تحولات دراین گروه های اجتماعی درك شود؛ و نیز از آنجا که باستانشناسی در زمانحاضر قرار دارد، پس نمی تواند از تأثیرات جامعه و سیاست معاصر به دور باشید ( Tilley 2000: ) . (344-345

مارکسیسم بر شناخت روابط اجتماعی و قدرت در جامعه باستان تاکید بسیار دارد و ازآنجا که مارکسیسم مکتبی فکری است که بر باستانشناسی تأثیر بسیار نهاده است، در نتیجه توانست برای اولین بار مفاهیمی را در مطالعات باستانشناسی مطرح کند که دیگر مکاتب باستان شناسی از آنها اغماض کرده بودند؛ مفاهیمی چون برخورد طبقات، تضاد و کشمکش، عدم تساوی و بهره کشی؛ همچنین مارکسیسم بود که در باستان شناسی بر ایدئولوژی و درك آن در جامعه باستان تاکید کرد و گامهای اولیه را برداشت؛ از همین رو میتوان گفت وجود چنین مفاهیمی است که با ستان شنا سان مارکسید ست را با سیا ست مرتبط می کند. مارکسیسم انسان شناسان و باستان شناسان را به شناخت و درک عوامل کشمکش و برخورد های اجتماعی تشویق و بر نقش مازاد محصول و نیروی کار تاکید می کند (Saitta1994).

مفاهیم مارکسیستی در باستانشناسی، توانست با ترکیب و امتازاج با دیگر مکاتب ومفاهیم، مکاتب جدیدی را شکل دهد؛ برای مثال، از پیوند باستان شناسی مارکسیستی با ساختارگرایی $^{191}$  و آنتی پوزیتیویسم  $^{192}$  (ضد ثبوت گرایی) در دهه 1980 م باستان شناسی نمادین <sup>193</sup> شکلگرفت؛ یا اینکه مبحث باستان شناسی نظام های اجتماعی در مرحله ما قبل تشکیل دولت ترکیبی است از مفاهیم مارکسیسم جدید با کارکردگرایی/اقتصادی<sup>194</sup> و نظریه سیستمها. همچنین نظریات مارکسیسم جدید در شکلگیری و پیـدایش مكتب باستانشناسی پسا پویشی بسیار تاثیر داشت ( Shaw & Jameson 2002: ) 382-383). باســتان شناسـان ماركسيسـت كوشـيدهاند تــا بــا كــاربرد داده هایباستانشناختی، قوانین وقواعد روند تاریخی جوامع بشری و درستی مفاهیم مارکسیستی را نشان دهند و در گام اول تلاش کرده اند تا تحولاتی را تبیین کنند که پیش از تاریخ اتفاق افتاده است؛ حال آنکه باستان شناسان نئومارکسیست بر این اور هستند که نظریات مارکس نیازمند تجدید نظر است و با توجه به پژوهشهای اخیر میتوان بر ابعاد آن افرود؛ آنان مفاهیم مارکسیستهایی چون فوکو $^{196}$  و آلتوسر $^{196}$  را در باستان شناسی به کار گرفته اند (دارك36:1379; Trigger 1989: 223). بان و رنفسرو (Trigger 1989: 223 1991: 414) آراء و عقاید مارکسیسم و تاثیر آن برباستانشناسیی را در ششمقوله زیر دستهبندی کرده اند:

- 1) تکامل گرایی: مارکسیسم میکوشد تا فرایندهای تحول را در تاریخ بشری، از طریق مبانی کلی درك کند.
- 2) ماتریالیسم: تولید نیازهای ضروری و مادی زنیدگی را واقعیات گریاز ناپذیر وجود و حمیات بشری میداند.
- 3) كليتگرايى: بر روابط ميان بخشها و اجزاء يك جامعه در چهارچوب كليت و تماميت جامعه تاكيد مىكند.
- 4) تقسیم بندی جوامع بشری بر اساس شیوه تولید: ما قبل سرمایه داری، کمونیسم اولیه، شیوه تولید کمونیسم اولیه، شیوه تولید آسیایی و شیوه تولید فئودالی.
- 5) كشمكشعامل تحول: تغيير وتحولات اجتماعى درون يك جامعه برخاسته از تضاد وكشمكشعو امل توليد (سازمان

Structuralism 191

Ant positivism 192

Symbolic Archaeology 193

Economic Functionalism 194

Foucault 195

Althusser 196

اجتماعی) است؛ همچنین اگر جامعه ای در مرحله طبقاتی قرار داشته باشد، کشمکش میان طبقات نیز عاملی بسیار مهم است.

6) رابطه روبنا و زیربنای جامعه: در مارکسیسم سنتی روبنای اقتصادی ایدئولوژیکی جامعه و کل نظام اعتقادات جامعه از زیربنای اقتصادی و شیوه تولید تابعیت میکند اما در مارکسیسم جدید و یا نوگرا این رابطه متقابل است. مارکس تاکید داشت که در صورت تحول اقتصادی در جامعه نیز متحول می شود.

# نگاهی به روند شکلگیری باستانشنا سی مارکسیسم در اتحاد جماهیر شوروی سابق (روسیه) دوره $^{197}{ m NEP}$

سـرآغاز راهبـرد مارکسیسـتی در باستانشناسـی را بایــد بـا انقــلاب سوسیالیستی سال1917م. روسیه مصادف دانست؛ زیرا با تشکیل اتحاد جماهیر شوروی سوسیالیستی بصود کسه حسزب حصاکم کمونیست در راسستای سیاستهای فرهنگی خویش، اندیشه های مارکسیسم را در متن و بستر جامعه به جریان انداخت و باستان شناسی نیز از این جریان بیبهره نماند. دوره NEP یا سیاست جمدید اقتصادی که از 1921 آغاز شد و تا 1930 ادامه یافت، دوره ای است که در آن شالوده های مکتبی، فرهنگی، سیاسی، اقت صادی و اجت ماعی شوروی تثبیت شد و حزب حاکم کمونی ست به ماركسيستى كردن فضاى جامعه پرداخت؛ با وجود اين، هـر چنـد كـه نـپ به عنوان دوره طلایی تفکر مارکسیستی در شوروی توصیف شده است، اما مـدارك چندانی در دست نیست تا بتوان نشان داد که اکثریت باستان شناسان شوروی نیز مارکسیستی می اندیشیده اند (Trigger 1989: 216). دوره نپ را می توان دوره دکترین یافثی مار $^{198}$  دانست. نیکولایی مار $^{199}$  از باستانشنا سان معروف روسیه بود کـه دکتـرین یـافثی را بـرای مقابلـه بـا دکتـرین زبان های هند و اروپایی- پیشاز انقلاب روسیه- مطرح کرد. مار با هدف ادامه مطالعه بر روی دکترین یافثی، ناچار گشت تا به حرب کمونیست شوروی ملحق شود و دکترین خود را با آموزه های مارکسیسے سنتی درهے آمیزد؛ در مقابل آن، حزب نیز از وی حمایت کرد؛ هر چند که دکترین یافثی مار در پیشبرد و تکامل راهبردهای مارکسیستی در باستانشناسی اصلا مفید و مؤثر واقع نگشت و بیشتر مخرب بود تا اینکه سازنده . (Miller 1956: 49; Thompson 1965)

می توان گفت که در دوره نپ، ساختار مراکز آموزشی- پژوهشی شوروی هنوز غیر مارکسیستی بود و اندیشه های مارکسیسم در آن راهی نداشت؛ پیشتر از آن، باستان شناسان روسیه تزاری تحت تأثیر اسکار مونتلیو 200 محور پژوهشهای خود را مکتب شکل گرا<sup>201</sup> قرار داده بودند که در آن صرفا ریختشناسی و گونه شناسی و طبقه بندی اشیاء باستانی اهمیت داشت تا اینکه جامعه و بسترهای فرهنگی سازنده آن آثار و اشیاء؛ بنابراین، اشیاء و آثار باستانی یك فرهنگی را با فرهنگی دیگر مقایسه کرده و به

New Economy Policy 197

Japhetic Doctorine 198

N.Marr <sup>199</sup>

Oskar Montelius 200

Formalist School 201

استنتاج میپرداختند بی آنکه پارامترهای زمانی، مکانی، اجتماعی و زیست محیطی را در نظر آورند. از نظر فرمالیستها، تحول در شکل و کارکرد اشیا و ابزار نه تنها معلول تحولات و توسعه فرهنگی جامعه نیست بلکه باید آن را ماحصل تأثیر یك فرهنگیاعامل خارجی و بیگانه دانست (Miller باید آن را ماحصل تأثیر یك فرهنگیاعامل خارجی و بیگانه دانست ( 1956: 50 باستان شنا سی شوروی ترویج شد و محور مطالعات با ستان شنا سان قرار گرفت. دکتر تان 200 مردم نگار و تاریخ نگار فرهنگ مادی و مدیر موزه تاریخ ادیان آکادمی علوم روسیه، نظریه حوزه های فرهنگی و مدوره میکرد که در آن تمامی فرهنگهای جهانی به چند حوزه محدود تقسیم می شدند و هر فرهنگی به یك حوزه تعلق داشت؛ در این نظریه، هر فرهنگی زمانی توسعه می یافت که یك فرهنگ برتر همسایه که در حوزه ای برتر قرار داشت بر آن تأثیر بگذارد و در واقع فرهنگها توسعه نمی یابند بلکه به حوزه ای توسعه یافته منتقل می شوند. دومین نظریه را یج در این نظریه را یج در این دوره، نظریه سیکلی است. در نظریه سیکلی، نوسعه فرهنگی حالت سیکلی و چرخشی دارد و پیدشرفت مستقیم و مطلق نیست؛ هر فرهنگی به چرخه فرهنگی دیگری متصل است که بارها و بارها و بارها نیست؛ هر فرهنگی به چرخه فرهنگی دیگری متصل است که بارها و بارها در گذر تاریخ بشر حادث و تکرار شده است (Miller 1956: 53-54).

از دیگر نظر یا تغییر مارکسیستی دوره نپ باید به نظریه مهاجرت که در آن تـ حولات فـرهنـگی یـك جامـعه نـتیـجه مـهاجرت و مـهاجر پـذیـری ا ست اشاره شود . در کنار این نظریه، نظریه انتشارگرایی فرهنگی نیز هواداران خاص خود را داشت. نظریه گرایش ملی گرا که به توسعه مستقل فرهنگ های ملی گوناگون باور داشت را ماکارنکو $^{205}$ ، رودینسکی مستقل و آکچوکراکلی<sup>207</sup> ترویج میکردند. نظریه تأثیر جوامع پیشرفته امروزی بر جوامع عقب افتاده و بویژه پیش از تاریخی به نظریه مدرنیته معروف بود و نژاد پرستانهم از نظریه برتری نژادی بهره میگرفتند که انسانها را به دو گروه نژاد برتر و سازنده فرهنگ و نژاد فروتر و گیرنده فرهنگ تقسیم می کرد. در یك جمع بندی، در دوره نپ، باستان شنا سان شوروی به روابط اجتماعی اقتصادی جامعه ای که فرهنگ مادی را تولید کرده است، توجهینداشتند وفرهنگ مادی نه به عنوان منبعی برای احیاء فرایندهای فرهنگی و تاریخی بلکه به صورت اشیایی صـرفا مجـرد و مسـتقل از مــتن و بسـتر خـویش مطالعـه میشـد؛ در باستان شنا سی، ماتریالید سم تاریخی هیچ جایدگاهی ندا شت؛ حال آنکه باستان شناسی دانشی است ماهیتا ماتریالیستی، چونکه با ماده سرو کار دارد (Miller 1956). بررسی متون باستانشناختی دوره نپ آشکار میکند که راه برد مارکسی ستی در باستانشنا سی هیچ جای گاهی ندا شته ا ست و اندیشه های ماقبل انقلاب1917 هنوز به حیات خود ادامه می دهند. دکترین یافثی مار که در حاکمیت لنین به شدت تشویق و ترویج می شد، تنها در حاكميت استالين بود كه به عنوان يك دكترين ضد ماركسيستى محكوم و

N.A.Tan  $^{202}$ 

Theory of cultural spheres <sup>203</sup>

Cyclical theory <sup>204</sup>

N.Makarenko <sup>205</sup>

M.Rudinski <sup>206</sup>

Akchokrakly 207

رانده شده اندیشه های مارکسیستی زمانی به باستانشنا سی شوروی راه Miller ) یافت که مکتب و اندیشه تاریخ فرهنگ مادی پایه ریزی گشت ( 1956 ).

#### دوره یس از NEP

با پایان دوره نپ، عصر نظریات مارکسیستی در باستانشناسی شوروی فرا رسید؛ این دوره نه به صورت یك تحول نظری در باستان شناسی بلكه به شکل یك انقلاب جبری سیا سی آغاز شد. به تشخیص حزب کمونیست، تمامی دفاتر و مؤسسات باستانشناسی غیر مارکسیستی تعطیل و باستانشناسان آن بازنشسته، اخراج یا تبعید شدند. آن دسته از دانشجویان دوره های تح صیلات تکمی لی دان شگاه ها که عضو شاخه جوانان حزب کمونی ست بود ند، استاتید غیر مارکسیست را از کلاسها بیرون راندند و دیری نگذشت که فریاد ماسکت را در بیاور و چهره واقعی خودت را نشان بده و یا نظر شما درباره مارکسیسم چیست؟ از کلاس های درس برخا ست؛ اما با و جود این، هنوز کسی به راستی نمی دانست که باستان شناسی مارکسیست چیست و چه تفاوتی از باستان شناسی بورژوا دارد؟ درحقیقت، باستانشناسی مارکسیست نه یك راهبرد نظری با چهار چوب نظری مشخص بلکه نوعی تقـ سیم بـندی و مقـابـله بـا آنـگونـه ازبـاستـانشنا سی بـود کـه بـورژوا نامیده می شد. حرکت نسل جدید باستانشنا سی شوروی مصداق گفتار باكونين 208 بود كه مى گفت:" روح انقلاب راستين در تخريب تجلي مے ایک ایک در سال 1929). در سال 1929). در سال 1929 پروفسور ولادیـسلاو راودو نیکاس<sup>209</sup> با آنتشار مقالهای با نام راهبرد . تاریخ فرهنگ مادی  $^{210}$ مارکسیست را تئوریزه کرد. راودو نیکاس (1976– 1894 م) جامعه شناسی بود که به باستان شناسی میدانی روی آورده بود و می کوشید تا عصر نظام فئودالی را تئوریزه کند؛ وی اعلام کرد که تـاریخ فرهنگ مـادی میبایـد جایگـاه شایسـته خـود را در باستان شناسی شوروی بیا به و باستان شنا سی کهن را کنار بزند. دیری نگذ شت که کمونی ستها، واژه" تاریخ فرهنگ مادی" را به جای واژه باستانشناسی پیشنهاد کردند که از نظر ایشان واژهای بورژوازی بود در كنگـره مـاه مـي سـال بعـد، (Miller 1956: 75-76, 114; Trigger 1989: 217) كمونيستها با طرح اين ديدگاه كه باستانشناسي بايد با قطع رابطه از تاریخ، در چهارچوب مارکسیسم متدلوژی خاص خود را برای مطالعه رفتار انسان گذشته توسعه دهـد بـه مخالفـت برخاسـتند (Trigger1989:218). در كنفرانس باستانشناسي و مردم نگاري سال1931 م. بود كه سرانجام باستانشناســی مارکسیســت رســما اعــلام مـوجودیــت کــرد و شــماری از باستانشناسان قدیمی برای آنکه بتوانند به کار خویش ادامه دهند و تسویه نشوند، خود را مارکسیست اعلام کردند (Miller 1956: 76).

در عصر مارکسیستی کردن باستانشناسی شوروی در دوره پس از نپ بود که باستانشناسان شوروی به مطالعه بقایای مادی با هدف درك و باز سازی جمامعهای که آنها را پدیدآورده است، پرداختند و هدف نهایی از

Bakunin <sup>208</sup>

Vladislav Ravdonikas 209

Marxist History of Material culture <sup>210</sup>

"تاریخ فرهنگ مادی" را مطالعه سیر جوامع ما قبل سرمایه داری تا به امروز دانستند که در این پژوهش باید اقتصاد، تکنولوژی، عوامل تولید، روابط تولید و ایدئولوژی بررسی و تحقیق شود (Miller 1956:78). تقسیم بندی سه گانه رایج در باستان شناسی روز دنیا (سنگ، برنز، آهن) جای خود را به تقسیم بندی های اجتماعی مارکس داد و تفسیر مواد باستان شناختی بر اساس نظریات اجتماعی اقتصادی مارکس بود؛ برای مثال، بوریسکوو سکی<sup>211</sup> پیکرك های مؤنث مکشوف از محوطه های عصر پارینه سنگی جدید را نشانه جوامع کلان مادر سالار میدانست ( :79;Trigger 1989: 223 پارینه سنگی جدید را نشانه جوامع کلان مادر سالار میدانست ( اساختار اجتماعی اقتصادی جامعه مبنا و شالوده مطالعه توسعه جامعه گردید. هر چند که مارکس از اجتماع اولیه کلان، شیوه تولید آسیایی و برده داری، فئود الیسم و سرمایه داری سخن گفته بود، اما در دهه 1930 م. نظریه سینهای حزب کمونیست شوروی، شیوه تولید آسیایی را از این فهرست حذف کردند؛ زیرا از نظر آنان کامل و گویا نبود و بنابراین فهرست حذف کردند؛ زیرا از نظر آنان کامل و گویا نبود و بنابراین حتی سخن گفتن در باره آن هم ممنوع وغیر قانونی اعلام شد.

اندیشه های لنین در این باره که آراء و نظرات کارل مارکس صرفا یک طبقه بندی نظری است و مصداق عینی یا شواهد ما بهازاء مادی ندارد به توسعه باستان شناسی در دوره پس از نب انجامید، باستان شناسان تلاش کردند تا مدارکی را برای اثبات نظرات کارل مارکس جمع آوری و فراهم کنند. باستان شنا سان شوروی کو شیدند تا بو سیله هر آنچه از گذشته بدست می آورند به باز سازی جامعه با ستان بپردازند و در این میان علمی به نام "تاریخ جامعه ما قبل سرمایه داری 212 نیز بنیان نهاده شد (Miller1956: 78-79). باستانشناسان شوروی در دهه 1930 با طرح نظریات و فرمول هایی مارکسیستی به مقابله با دکترین نژادی اقوام هند و اروپایی رفتند؛ با نظریه مهاجرت به شدت مخالفت شد و چنین ترویج و تبلیغ گشتکه هر جامعه و فرهنگی در همان مکان جغرافیایی محل سکونت خود یدیدار گشته و همانجا مراحل تکاملی اش را سیری کرده است؛ براىمثال، گوتهاى شبه جزيره كريمه نه تنها مهاجر نيستند بلكه بومى نیز هستند و تاریخ و فرهنگی بومی دارند. چنیندیدگاهی در شوروی که دارای فرهنگ های گوناگون بسیار بود به زودی جای خود رایا فت. ناگفته نمانید که ایین فرمیول مارکسیسیتی نییز بیا ایننظریهبه چالش کشیده شد که عدم مهاجرت و انتشار و تعامل فرهنگی به نظام های اجتماعی بسته و عدم پیشرفت می انجامد که این نتیجه گیری در ت ضاد با آراء مارکس بود؛ ناگزیر، بیکوو سکی<sup>213</sup> برای خروج از این بنبست، نظریه مهاجرت درون منطقهای را ارایه کرد که میگفت مهاجرت های برون منطقهای و جود ندارد ا ما این مهاجرت های درون منطقهای و ترکیب و امتزاج قبایل محلی متفاوت و گوناگون از یکدیگر بوده است که سنگ اول شکلگیری جوامع امروزی روسیه و شوروی را نهاده است (Miller 1956: 80-82). انترناسیونالیسم در اتحاد شوروی ، احترام به اقوام و فرهنگ های گوناگون را تشویق و ترویج می کرد ؛ این بینش

P.I.Boriskovsky 211

History of Pre Capital Society <sup>212</sup>

S.Bykovski <sup>213</sup>

Kohl ) در المداورد مارکسیسم بود بر باستان شناسی نیبز تاثیر گذاشت (  $^{214}$  1998). مدل چرخه های فرهنگی باستان شناس آلمانی گوستاو کوزینو  $^{214}$  یکی از مدل هایی بود که باستان شناسان مارکسیست شوروی را برای مقابله با آن بسیج کرد. در این مدل نیز، کوزینو انتشارگرایی فرهنگی و مهاجرت یک قوم برتر و متمدن را عامل تحول اجتماعی شمرده است؛ بنابر این باستان شناسان شوروی کوشیدند تا چگونگی کارکرد نظام های اجتماعی و تحولات آن را بر اساس پویایی و کشمکش های درونی جامعه تبیین و تفسیر کنند. نا گفته نماند که مدل کوزینو در پیدایش ما بعد نپ ، ادبیات باستان شناسی نیز صرفا به انتقاد از نظریات و مفاهیمی اختصاص یافت که آن را بورژوازی میپنداشتند و تلاشگردید تا مفاهیمی اختصاص یافت که آن را بورژوازی میپنداشتند و تلاشگردید تا شود. برای مثال یفیمنکو  $^{215}$  عصر جامعه ما قبل کلان را به جای واژه شود. برای مثال یفیمنکو  $^{215}$  عصر جامعه ما قبل کلان را به جای واژه دوره پارینه سنگی به کار برد ( $^{216}$  عصر جامعه ما قبل کلان را به جای واژه

باستانشناسی شوروی دوره ما بعد نپ، بیشتر باستانشناسی نظری بود تا اینکه باستانشناسی میدانی و پژوهشی. بین سالهای1930 تا 1934 میلادی دوره ای بود که باستانشنا سی مارکسیست به تحکیم میبانی نظری خود پرداخت. اکثریت باستانشنا سان در خدمت حزب و یا عضو حزب بودند و حزب کمونی ست از باستانشنا سی برای تحکیم میبانی نظری خود بهره میگرفت. باستانشنا سی کوشید با مطالعه تاریخ و فرهنگ مادی، مراحل شکلگیری جامعه ما قبل سرمایه داری را تبیین کند و تلاش می شد تا بر اساسمواد باستان شناختی و نظریاتمارکسیسم مراحل اجتماعی - اقتصادی و توسعه جامعه ماقبل فئود الیسم بازسازی شود (Miller 1956). در یک جمع بندی کلی دوره پس از نپ را می توان دوره بازسازی نامید که در آن جمع بندی کلی دوره پس از نپ را می توان دوره بازسازی نامید که در آن مؤسسات باستان شناسی شوروی بر پایه نظریات مارکسیسم شکل گرفتند؛ از می 1930 تا در دست گرفت:

الف) موسسه تاريخ جامعه ما قبل طبقاتي.

- ب) موسسه تاریخ جامعه برده داری
  - ج) موسسه تاریخ جامعه فئودال
- د) موسسه تكنولوژی تاریخی كه از سه واحد مطالعات میدانی، علوم Miller ) و آموزش پرسنلی علمی تشكیل می Miller ) و آموزش پرسنلی علمی Miller ).

### چایلد و مارکسیسم غربی

اگر باستانشناسی مارکسیست دهه 1930 م. شوروی با نام راودو نیکاس شناخته می شود، بیگ مان پرچ مدار باستانشنا سی مارکسی ستی غرب نیز گوردون چایلد $^{216}$  می باشد؛ با وجود این، تأثیر عمیق اندیشه ها و آراء مارکسی ستی چایلد بر باستانشنا سی غرب را هرگز نمی توان با تأثیر

G.Kossinna 214

P. Yefimenko <sup>215</sup>

Ver Gordon Childe 216

مقطعی و زودگذر راودو نیکاس بر باستانشنا سان شوروی مقایسه کرد. چاید لمد او لین باستان شناس غر بی بود که نظریات مارکسید ستی را در مطالعات خود بکار گرفت؛ وی پرچمیدار اندیشیه مارکسیستی در باستانشناسی انسانشناسی موزه آنگلوساکسون و دیگر کشورهای انگلیسی زبان بود. چاید موفق شد تا یك باستان شناسی مارکسیستی مستقل از باستانشناسی مارکسیستی شوروی بنیان نهد؛ او باستانشناسی را برای بررسی صحت و سقم مشاهدات مارکسیستی در باره تاریخ بلند مدت بشریت به کار برد؛ هر چند که به انگیزه همین گرایشهای مارکسیستی، در بریتانیا به شدت از ویانتقاد شد. هنگامی که گوردون چاید در سال بریتانیا به شدت از ویانتقاد شد. هنگامی که گوردون چاید در سال انقلاب نوستی و در آن از اصطلاحات انقلاب نوسنگی و انقلاب شهر نشینی استفاده کرد، تاثیر مارکسیسم بروی آشکار بود و واژه انقلاب این تأثیر را به خوبی نشان میداد (McGuire 1992, Gosden 1999).

چایلد را بی تردید باید بزرگترین باستان شناس اجتماعی نیمه اول قرن بیستم دانست؛ وی نخستین با ستان شنا سی بود که مسئله تطور اجتماعی را در باستان شناسی به صورتی روشمند طرح و مطالعه کرد و در این را ستا برای تف سیر تحول اجت ماعی، دو عا مل انت شارگرایی فرهنگی و عوامل درونزای تحولات اجتماعی را همراه با یکدیگر به کار گرفت (Chapman 2000). چاپلد پس از بازدید از اتحاد شوروی ، کوشید تا جایگزینی مناسب برای تاکید اولیه اش بر عوامل اقتصادی به عنوان علت اصلی تحول اجتماعی بیابد؛ این جایگزین باید از راهی تحلیلی به دست می آمد که شالوده های آن مبانی مارکسیسم باشد. همچنین وی برای اولین بار به بحث تکا مل فرهنگی پرداخت که مورد علاقه پژوهشگران مارکسی ست بود. در کتاب سیر تاریخ  $^{217}$  چایلد به شیوه ای کاملا ماركسيستىكوشيد تا تحول فرهنگى را تبيين و فرموله كند؛ اين تبيين وی نه بر پایه دانش تکنولوژیکی به عنوان موتور و محرك اولیه بلکه بر اساس نهادهای سیاسی، اجتماعی و اقتصادی بود که از نظر چایلد نقش مهمی را در بروز و حدوث تحول فرهنگی ایفاء میکنند (Trigger 1989: 256). 218 گوردون چایـلد در کتابـهای تـطور فرهنگی218، جامـعه و دانش و نـیز جوامع پیش از تاریخ اروپا<sup>220</sup> نظریات مارکسیستی مستقل و خاص خود را بیان کرد و با رد کردن نظریه تکاملتكخطی، در چهار کتابانسانخود رامی سازد، سیر تاریخ و دی گر کتب ها و مقالات با طرحنظریه تکاملچند خطی از منظر مارکسیست به بررسی پیشاز تاریخاروپا پرداخت . (Trigger 1989: 69 - 71)

گوردون چایلد نظریه اجتماعی خویش را بر پایه مارکسیسم بنیان نهاد و در نها یت به این دیدگاه د ست یا فت که زیر سازهای اقتصادی و روبناها ی اجتماعی هستند که به تاریخ شکل میدهند و تکامل اجتماعی روندی آهسته و تدریجی دارد؛ وی در تفسیرهای مستقل مارکسیستی خود، ایندیدگاه را نیذیرفت که شالوده و یایه در مسیری مستقیم، روبنا را

What happened in History <sup>217</sup>

Cultural evolution 1951 <sup>218</sup>

Society & Knowledge1956 <sup>219</sup>

Prehistory of European Society 1958 <sup>220</sup>

تعيـين ميكنـد. (Trigger 1989; McGuire 1991). چاپلـد دو گونـه تكامــل فرهنگیرا مطرح کرد: الف) گونه پویا و پیشرو که مشخصه آن توسعه مستمر تکنولوژی همراه با سازمان اجتماعی و ایدئولوژی منعطف می باشد. ب) گونه محافظه کار که ویژگی آن تکنولوژی ایستا، راکد و ساختار اجتماعی و ایدئولوژیغیر قابل انعطاف است. البته این مدل چایلد در باره تکامل فرهنگی با مفهوم تکامل مارکسیستی سازگاری اندكى داشت (Trigger 1989: 256; McGuire 1992: 71) . آنچـه كـه ماركسيسـتهاى شـوروی را در مقابـل چایلـد قـرار داد، دیـدگاه چایلـد در بـاره انت شارگرایی بود. از نظر چایله، فرهنگ ها و جوا مع ارو پایی از مدیترانه شرقی برخما ستهاند ا ما باستانشنا سان شوروی آنرا تو سعه مستقل فرهنگهای بومی اروپا می دانستند. از آنجا که چایلد می دانست که نمی توان همه توسعه های فرهنگی را به انتشارگرایی نسبت داد، در نتیجه تلاش کرد تا پای عوامل دیگـری را نیـز بـه میـان بکشـد ( Klejn 1970). چایلد در سالهای پایانی زندگیاش، به معرفتشناسی گرایش یافت و چنین نوشتکه معرفت و آگاهی وقتی ممکن است که ایده دانشمند و پژوهشگر در باره واقعیت، با آن واقعیتی سازگاری یابد که میتواند انرا مشاهده کند؛ وی بعدها گفت که چنین معرفت و آگاهی در معرفت و دا نش تکنید کی مشترک است ا ما در شناخت ما از روا بط اجت ماعی و ایسدئولوژی یا غایب است یا بسیار کمرنگ؛ بنابراین در حقیقت باستان شناس تنها میتواند تکنو لوژی گذ شته را بشنا سد تا اینکه جنبه های اجتماعی و آیینی آنرا؛ و از همین منظر بود که چایلد نکوشید تاجامعه پیش از تاریخی و حیات سیا سی گذ شتگان را مطالعه کند . (McGuire 1992:72)

#### مارکسیسم دوران پساز جنگ جهانی دوم

تحولات اندیشه و راهبرد مارکسیسم در باستانشناسی پس از جنگ جهانی دوم را می توان در دو بلوك شرق و غرب بررسی كرد. در بلوك شرق، به پرچم داری اتحاد جماهیر شوروی، باستانشنا سی مارکسیستی بر پایه نظریات مارکسیسم سنتی ادامه یافت و پویایی نظری چندانی در آن مشاهده نشد. حوادث سیاسی سالهای 1945 تیا 1949م. و استیلایسیاسی-نظامی شـوروی براروپای شـرقی و تشـکیل بلـوك کشـورهای کمونیسـت بـه مارکسیستی گشتن باستانشناسی در اروپای شرقی انجامید؛ با وجود این، پویایی مبانی نظری باستانشنا سی مارکسیست را باید در جهان غرب دانست که شالوده های فکری آن را گوردون چایلد در بریتانیا بنیان نهاده بود. پس از جنگ جهانی دوم و در عصر اصلاحات خروشجف بود که باستانشنا سان شوروی توانستند با نظریات باستانشنا سان غربی آشنا شوند و در گرایش های پژوهشی نیز در های جدیدی گشوده شد و بویژه باستان شنا سان به مطالعه روند تکاملینوع انسان و منشأ آن گرایش بیشتری یافتند که موضوع مورد علاقه فریدریش انگلس بود؛ با وجود این باستان شناسان شوروی همچنان به باستانشناسی با دیده تاریخ مسلح به بیل و کلنگ نگاه میکردند.

در جمهانغرب، بویژه در آمریکا و بریتانیا، گرایش های مارکسیستی در باستانشناسی و انسانشناسی از دهه 1950 م. توسعه یافت و یژوهشگرانی

چون ماروینaریس $^{221}$  به تئوریزه کردن مارکسیسم در باستان شنا سی غرب پرداختند. نقد آراء مارکس در غرب، بویژه در فرانسه، گسترده شد و به پیدایش مکتب نئومارکسیسم انجامید. انسانشنا سان مارکسیستی چون گودلیه  $^{222}$  که نظریات مارکس و انگلس را چندان مفید ارزیابی نمیکردند به انتقاد از نمودار تحولات اجتماعی تاریخی تك خطی مارکس پرداخته و آن را اشتباه دانستند. لویی آلتو سر $^{223}$  وبالیبار $^{224}$  تلاشکردند تا با ترکیب و ادغام نظریات ساختارگرایی با نظریات مارکسیسم، نشان دهند که عوامل متفاوت دیگری در توسعه قوای تولید و روابط تولید می تواند وجود داشته باشد و بویژه این امکان هست که در هر شکلی از جامعه بیش از یك شیوه تولید موجود باشد. با ییدایش مكتب نئوماركسیسم در غرب، دیری نگذشت که باستان شناسان مارکسیست پیرامون آن حلقه زدند. در بریتانیا، مارکسیسم ساختاری را باستانشناسان نئومارکسیستی چون فریدمن، رولاندز، بار بارا بندر و کریستین کریستیانسن ترویج و فریدمن، رولاندز، بار بارا بیروان مکتب نوتکا مل گرایی  $^{226}$  لسلی تبلیغ کردند. همراه با آن، پیروان مکتب نوتکا مل گرایی  $^{226}$  لسلی وایت با الهام از آراء مارکس ، یك نظریه تكامل فرهنگی تك خطی ماتریالید ستی را تبیین کرد ند که ماروین هریس از آن با عنوان ماتریالیسم فرهنگی  $^{227}$  یاد میکند (McGuire 1992: 72, 76).

مارکسیسم نوگرا (مارکسیسم جدید)

باستان شنا سی مارکسید سم نوگرا $^{228}$  یا مارکسید سم ساختاری $^{229}$  اوا خر دهه  $^{230}$ مایکل رولاندز $^{231}$  دهه  $^{230}$ م، در فرانسه پی افکنده شد؛ آنتونیوگیلمن مایکل رولاندز سوز ان فرانکنشتاین  $^{232}$  و جاناتان فریدمن  $^{233}$  پیشتازان این مکتب بودند. در مارکسیسم جدید بر خلاف مارکسیسم سنتی، که به اقتصاد اولویت می د هد، اولویت با روبناهایی است که در دو گروه ایدئولوژی و ادراك تعریف می شود. مارکسید ستهای جدید بر این باورند که ایدئولوژی و اندیشه در پیشبرد تحولات اجتماعی فرع نیست بلکه اصل است و بویژه در شکلگیری تحولات جوامع اولیه نقشی مهم را دارد. مارك لئون ایدئولوژی را دارای نقشی بسیار مهم در شکلگیری روابط اجتماعی میداند؛ بنابراین از منظر مارکسیستهای نوگرا، ایدئولوژی میباید در تفاسیر و تبیین باستانشناختی نقشی مهم داشته باشید ( Bahn & Renfrew 1991: 415, 430-431). ماركسيسم ساختارى توجه به مطالعات ساختار جامعه با راهبردهای مارکسیستی در اواسط دهه 1960م. با ترکیب راهبرد ماركسيســــم و مكتبساختارگرايىشـــكلگرفتو

M.Harris <sup>221</sup>

Godelier <sup>222</sup>

L. Althusser <sup>223</sup>

Balibar <sup>224</sup>

B. Bender <sup>225</sup>

Neo-Evolutionism <sup>226</sup>

Cultural Materialism <sup>227</sup>

Neo-Marxism <sup>228</sup>

Structural Marxism <sup>229</sup>

A.Gilman <sup>230</sup>

M.Rowlands  $^{231}$ 

S.Frankenstein <sup>232</sup>

J.Friedman <sup>233</sup>

توجه باستان شناسان مارکسید ستی چون فریدمن و رولاندز را به خود جلبکرد . (Leone 1998: 49; Tilley 2000: 347-348) . گـام اولیـه را در شـکل گیریمکتـب مارکسیسم ساختاری، آلتوسر برداشت که به بازنگری در آراء مارکس پرداختــه بــود. تحقیقاتآلتوســر بــهیكمفهومسـازیجدید از به آنمرحلیه (Instance) میگفیت، مثل اقتصاد، ایک دئولوژی و سیاسیت-یك ساختار مسلط و چیره را می سازد. از نظر آلتو سر و بالیدبار شكل گیری اجتماعی ترکیبی است ساختاری از شماری مرحله. مرحله <sup>235</sup> واژه ای است که آلتوسر با آن به ساختهای اقتصادی، سیاسی و ایدئولوژیکی جامعه اشاره می کند؛ ساختار مسلط و چیره نیز متراد فی است که . آلتوسر برای واژه پیچیده <sup>236</sup> به کار برده است. اینمراحل از یکدیگر نسبتامستقل فرن شده اند؛ به عبارتی دیگر، برای مثال، هیچ شیوه ساده ای برای پیشبینی سیاست از روی اقتصاد وجود ندارد (که در مارکسیسم سنتی تابعیاز اقتصاد محسوب می شود) پس، از آنجا که روبنای جامعه نمی تواند بر اساس اقتصاد قرائت شود، این مکتب نیز تحلیل های خاصی را می طلبد. مراحل اقتصادی به عنوان ترکیبعوامل و روابط اجتماعی تولید محسوبمی شود که به چیرگی و تسلط می انجا مد. آلتو سر خاطر نـشانکرد که عاملاقت صاد شاید در هر زمانی هم غالببا شد و هم مغلوبیا آنکے بے صورت آلترناتیو، طبقاتایےدئولوژیکیو سیاسیمیتوانستبر شکلگیری اجتماعی استیلا یابد. راهبرد مارکسیست ساختاری در باستان شناسی به باز اندیشی در راهبردهایی برای تبیین تحولات بلند مدت و تكامل اجتماعي به لحاظ چرخههاي تغيير و تحولي كوتاه مدت و بلند مدت و روابط میان مرکز و پیرامون و تأکید بر اولویتروابط اجتماعی تولید انجامید. کاربرد دیدگاه های مارکسیسم ساختاری در انسان شناسی و باستان شناسی و مطالعه جوامع ما قبل سرمایه داری به دیــدگاهی منتهـی گشـت کـه در آن فراینــدهای اقتصـادی، سیاسـی و ایدئولوژیکی به مثا به روابط درونی دیالکتیکی توصیف شده اند تا اینکه به عنوان سطوح و لایه های نه سبتا مهتقل و یا اینکه مراحل (Instances) کلی؛ پس، برای مثال، منذهب و اقتصاد هردو یکیدیگر را می سازند و شکل می دهند. از نظر ساختارگرایان، باستان شناسان طبقات را به مفهوم مارکسیستی آن در نظر میآورند اما ایدئولوژی به مثابه عاملی قدرتمند در ثبات اجتماعی و حفظ تمامیت و استمرار جامعه می . (Leone 1998: 51; Tilley 1982 : 33 ; 2000 : 347-348) بيا شد

از منظر مارکسیسم، مسائلی چون شالوده اقتصادی، شیوه تولید و یا معیشت، گاهی اوقات میتواند حتی به صورت جزئیات نیز مطالعه شود (Klejn 1970). آلتوسر، درمارکسیسم جدید، بر نقش ساختار اجتماعی در ساخت تاریخ تاکید کرد؛ وی استدلال میکند که شکل جامعه برخاسته از سلاسله مراتب ساختارها یا رفتارها ست؛ این ساختارها در تعامل با یکدیگر هستند اما با وجود این مستقلو مجزا میمانند. عوامل انسانی این ساختارها را پدید نمیآورند بلکه ساختارها هستند که تاریخ بشری را شکل میدهند و قوه محرکه تاریخ درساختارهای جامعه قرار دارد و

Social formation <sup>234</sup>

Instance <sup>235</sup>

Complex <sup>236</sup>

مردم تاریخ ساز نیدستند. علی رغم پیشگامی آلتو سر در بحث ساختار اجتماعی، جامعه و اقتصاد در مارکسیسم جدید، این جاناتان فریدمن بود که به توسعه این مباحث در باستانشناسی پرداخت. فریدمنهمانند آلتو سر ساختارگرا بود و ساختارگرایی وی در آثار مایکلرولاندز، کریستیانسن و بارابارا بندر نمود یافت. از نظر فریدمن ساختارهای اجتماعی شامل طبقات و مجموعه ای مرتبط با هم از قواعدی است که به طور کارکردی روابط درونی جامعه را هدایت و کنترل میکند؛ اینطبقات ساختاریکمابیشخودمختار هستند و طیفی از کارکردهای درون سیستمی 238 در میان اینطبقات، ارتباط تمامیت مجموعه را تامین میکند. میان سیستمی در میان اینطبقات، ارتباط تمامیت محدودیتهای کارکردی کشمکش و تضاد پدید می آید و اینکشمکش به گشتار ساختاری به دلیل ساختاری به گشتار ساختاری به گشتار ساختاری به گستار ساختاری به گستار ساختاری این این این در امی سازد و تاریخ غایت و ساختاری (McGuire1992: 134-135).

مارکسیست های نوگرا برای تبیین و تفسیر روابط میان اقتصاد و جامعه از مدلسازی بسیار بهره گرفته اند. فریدمن و رولاندز در 1978 میدل Epigenetic را برای تحول اجتماعی و تکاملتمدنها مطرح کردند. بر اساس مدل فریدمن و رولاندز، در خاورنزدیک، عدم تساوی در مبادلات اقتصادی به برتری اقتصادی یک خاندان یا دودمان می انجامد؛ این دودمان بسته است و صرفا ازدواج درون گروهی دارد. در مرحله بعد چند خاندان برای تحكيم موقعيت اجمتماعي خويش با يكديگر روابط خويشاوندي برقرار مي سازند و یک کلان مخروطی را شکل می دهند که بعدها در یک مقیاس کوچک به یک دولت مدل آسیایی تبدیل می شود که ثروت جامعه را به خود جذب می کند و به رشد ناگهانی می رسد اما به مرور این نظام فرسوده شده و ناگهان فرو می پاشد. بر اساس این مدل، فریدمن و رولاندز کوشیدند تا پدیده های شگفتی چون چتل هویوک و جریکو را تفسیر کنند. در مدل کالاهای شان زا<sup>240</sup> فرانکنشتاین و رولاندز ، اشراف *جام*عه برای تثبیت موقعیت برتر اجتماعی خویش از کالاهای تجملی دارای جنبه نمادین بهره می گیرد. این مدل برای تبیین و تفسیر تحولات پولیتی های عصر آهن شمال آلپ به کار رفته است. در مدل افزایش سرمایه نیز پیچیدگی اجتماعی معلول افزایش محصولات کشاورزی و انباشت سرمایه بوده است تا اینکه تجارت دوردست (Chapman 2000). آنتونیوگیلمن اقتصاد را دارای iنق شی م سلط و بر تر در شکلگیری روبنای اجت ماعی، سیا سیو مذهبی هر جامعه ای می داند. از نظر جان گلیدهیل  $^{241}$  نییز در باستان شناسی مارکسیستی عرب، این عوامل غیر اقتصادی است که در جوامع ماقبل سرمایه داری، عا مل مسلط و برتر در شکل گیری اجتماعی می با شد . (Trigger 1989: 341)

باستان شناسان مارکسیست شکلگیری رفتار و هنجار انسانی در جامعه را بر اثر عوامل خارجی قویا رد کرده و به عوامل داخلی اصرار کردنـد:

Intrasystemic <sup>237</sup>

Intersystemic <sup>238</sup>

Structural transformation <sup>239</sup>

Prestige goods <sup>240</sup>

J.Geldhill <sup>241</sup>

در این میان بر راهبرد جهانشمول یز تأکید گشت. باستانشنا سان ماركسيست نـه تنها كوشيدند قواعـد ميان فرهنگـي را تبيينكننـد بلکهتفاوتهایفردیو بافتها و زمینههای خاصیی که مراحل (Instance) تحول اجتماعی را از دیگر زمینه ها متمایز میکند را هم مورد مطالعه قرار دادند. از منظر مارکسیسم، تمامی نظریات اجتماعی که به علیت باوری ماتریالید ستی یا تکنو لوژیکی باور دارند از دو فرض بهره مىگىرنىد:

1- پایه و رکن ماتریال میتوانید مستقل از عوامل1جتمیاعی و فکری تغییر و تحول یابد.

2- تحول و تغییر در روابط مادی بر دیگر روابط اجتماعیو نهادهای ساختار اجتماعی تاثیر مستقیم دارد.

از همین منظر است که به سختی می توان استدلال کرد که عوامل مادی سازنده اصلی چون تکنولوژی و اقتصاد و جمعیت به طریقی به عوامل معنوی و روبنا ها وابسته نباشند؛ عواملی معنوی چون قانون و نظام خويشاوندى (McGuire 1992: 215). كلژن (Klejn 1970) مىگويىد، ھمچنان كيە اقتصاد و شیوه تولید و بویژه ابزارهایی که درارتباط با اقتصاد هستند در مواد باستان شناختی نـمود مییابند، شاید ایدئولوژی نـیز بازتاب باستان شناختی دا شته با شد؛ مثلا، نقا شی غار ها و پیکرك های پیشاز تاریخی میتواند نهودی از ایدئولوژی و طرز فکر مرد مان گذشتههای دور تلقی شود. لسلیوایت<sup>242</sup> نظریه ماتریالیسم فرهنگی را بنیان نهاد. از نظر وایت فرهنگ را می توان به صورت و سیله حیاتی سازگاری برون متنی بشر $^{243}$ تعریف کرد که دارای سه زیر سیستم است: 

2- زیرسیستم اجتماعی'

 $^{246}$ دیرسیستم ایدئولوژیکی  $^{-246}$ 

وایت تأکید میکند که تغییر و تحول اجتماعی در آغاز از زیرسیستم تکنولوژیکی آغازمی شود و تحول در آن به تحول در زیر سیستم اجتماعی و زیر سیستم ایدئولوژیکی می انجامد. از نظر ماروین هریس نیز مجموعه تمامیت اجتماعی را ویژگی های زیر بنا تعریف و تعیین میکند؛ هریس ستر ایننظریه را در اندیشه های مارکس قرار داده است ا 123-124: 1992). كريستين كريستينسن<sup>247</sup> ايدئولوژى را به عنوان يك عامل فعال در روابط اجتماعی معرفی میکند. میلر و تیلی، ایدئولوژی را نه به عنوان یك موجودیت مستقل بلكه به عنوان بخشی از تلاشهای انجام يافته براى توليد، حفظ و مقاومت در برابر تحولات اجتماعي تعريف می کنند که در پیوند با کشمکش میان گروه ها و طبقات اجتماعی وجود

L.White 242

Man's extrasomatic means of adaptation <sup>243</sup>

Technological sub - system <sup>244</sup>

Social sub - system <sup>245</sup>

Ideological sub - system <sup>246</sup>

K. Kristiansen <sup>247</sup>

دارد. از نظر پیر سن  $^{248}$  ایدئولوژی میتواند یك فعالیت اقتصادی مستقیم با شد و مری بریت ویت  $^{249}$  نیز تأکید دارد که درك نقش فرهنگ مادی در آداب شرعی و آیینی و بزرگداشتها، اولین گام مهم و ضروری در بازسازی دیگرابعاد تغییرات و الگوهایی است که در مواد باستان شناختی متجلی می شود (Trigger 1989: 341).

با ستان شنا سان مارکسی ست نیز چون با ستان شنا سان غیر مارکسی ست مطالعه روند تخصصی شدن صنایع و حرف و تخصص پذیری را برای شناسایی و تشخیص جوامع پیچیده بسیار با اهمیت میدانند؛ هر چند که بازسازی شیوه های تولید و تکنو لوژی تولید، برر سی ا شکال سازمان کار در چهارچوب عوامل تولید را تحتالشعاع قـرار داده اسـت (Tosi 1984). در این میان آنچه که فصل ممیز مارکسیستها از غیر مارکسیستها می باشد، تلاش مارکسیستها برای شناخت عوامل درونزای تحولات اجتماعی، کشمکش و عدم تساوی و روند شکلگیری جوامع طبقاتی و شیوه تولید بر اساس تفسیری مارکسیستی از فرایند تخصص پذیری است. اولین بار اسمنوف <sup>250</sup> در شوروی بود که در دهه1950 م. مسئله تخصصیننیری در صنعت و کار را مدنظر قرار داد و به تحقیق در آن پرداخت؛ هر چند که وی مارکسیست بود اما تفسیر تحقیقات خویش را بیشتر در یك چهارچوب فرهنگی-تاریخی قرار داد. گوردون چایلد نیز در کتا بت تطور اجتماعی، بر اهمیت مطالعه تولید صنعتی و تخصص پذیری در شکلگیری دولتهای اولیه در خاور میانه تاکید کرد. فرضیه چایلد اینبودکهتقسیمکار به افزایش جمعیت می انجامد که از پی آن هم شهرهایی پدیدار می شوند که مراکز صنعتی-تجاری هستند. جمعیت چنین مراکزی با جمعیت دیگر اماکن استقراری تفاوت امروزه این فرضیه جایلد دیگر مردود است زیرا که کشاورزی و تولید روز اُفرون محصولات کشاورزی بود که به افزایش جمعیت انجامید و صنعت و تولید کالا در این میان سهم نسبتا اندکی داشت. از نظر مارکسیستها ر شد پیچیدگی در سازمان دهی صنعتی شاید با افزایش کنترل سلسله مراتبیی در بخشهای تخصصیی نظام تولید هماره باشد. داده های باستان شناختی باید روابط میان نخبگان جامعه و سازمان کار آنرا مشخص کند؛ چگونگی رابطه میان اشراف و سازمان کار سرآغاز جامعه طبقاتی اولیه است. در یك تحلیل ماركسیستی برای ازسازی اقتصاد دیرین افزون بر عوا مل تولید، م سائلی چون م نابع انرژی و ارزش و بهای آن، بهره برداری اجتماعی و منابع داخلی یا خارجی مواد خام اولیه نیز باید مطالعه شـود (Tusi 1984). در ایـن فصـل از شـناخت باستانشناسـی مارکسیستی، پیش از جمعبندی بحث روش شناسی و نظریات باستانشناسی مارکسیست، بجا خواهد بود کهبهچند نمونه از مطالعات مارکسیستی در باستان شناسی اشاره شود.

آنتونیوگیلمن تغیییر و تحول جوا مع برا بر بی طبقه  $^{251}$  به جوا مع رتبه ای  $^{252}$  در عصر نوسنگی وعصر برنز شبه جزیره ایبری را بر اساس

M.P.Pearson <sup>248</sup>

M.Braithwaite 249

Smenov <sup>250</sup>

Egalitarian <sup>251</sup>

دیدگاه مارکسیسم جدید مطالعه و تفسیر کرده است. گیلمن براین اساس میگوید که جامعه خانسالار مقدمه پیدایش جامعه رتبهای است زیرا که خان با به کارگیری انواع اهرم ها، بویژه سلاح، میخواهد که در رأس قدرت اجتماعی بماند و در نتیجه این کشمکش، برخورد و تحولی اجتماعی پیشمی آید که مارکس از آن سخن گفته است. خانسالار از جامعه زیردست خود بهره میکشد و از اهرم قدرت برای ممانعت از فرار توده زیردست از این بهره کشی استفاده میکند و در مواردی نیز منابع تولید معیشت جامعه را با چنین هدفی در اختیار میگیرد (; Shenan 1991: 415).

سوزان فرانکنشتاین و رولاندز نیز، بر پایه رویکرد مارکسیسم جدیـد و با یژوهش درجوامع عصر آهن ارویای مرکزی به این نتیجه رسیدند که در جوامع رتبهای منطقه، خان سالارها با کنترل کالاهای وارداتی از حوزه مدیترانه به درون جامعه تحت حاکمیت خویش و حتی گزینش بهترین کالاهای وارداتی برای خویش، کوشیده است تا موقعیت اجتماعی اشان را درجامعه تحكيم بخشند (Bahn & Renfrew 1991: 415). آلن زاگارل و ريجارد فاكس (Fox & Zagarell 1986) با پژوهش در تحولات اجتماعی هزاره سـوم ق. م بین النهرین و هندو ستان جنوبی به این نتیجه رسیدند که تحولات اجتماعی از نظام ساختار خوی شاوندی  $^{253}$  به نظام دولت منطقه ای  $^{254}$  با تحول و تغییر در ایدئولوژی و شعایر مذهبی در ارتباط مستقیم بوده است. در هر دو مورد مطالعاتی، برای مثال، ساختار معابد ازیك نظام اجتماعی مبتنی بر روابط خانوادگی- طایفه ای حکایت میکند که بعدها با تحول نظام اجتماعی به جامعه طبقاتی شهری، ساختار آن هم متفاوت می شود؛ معابد در هر دو جامعه به لحاظ سیاسی اداری و اقتصادی نقش بسیار بارزی داشته آند. زاگارل تحولات اقتصادی سلسله سوم اولیه در بین النهرین  $^{255}$  را بر خاسته از جا به جایی و حول در روابط اجتماعی میان گروه های خوی شاوند و بنگاه های شخصی  $^{256}$  و بنگاه های معا بد می داند؛ در این بستر و زمینه، دولت بر تولید برای صادرات نظارت می کرد و این تولید به کار و فعالیت تولیدی زنان جامعه بستگی داشت که آن را گروه های خویشاوند تعیین می کرد و در کل، شالوده این تحول قـتصادی مـجمو عهای از روابط سیا سی، جنسی و اجتـماعی بود. از نـظر زاگارل، تغییر و تحول در شالوده به تغییر و تحول مستقیم در دیگر جنبه های ساختار اجتماعی جامعه ختم شده است.

Rank-Society <sup>252</sup>

Kin - structure <sup>253</sup>

Territorial state - dominated <sup>254</sup>

Early dynastic III <sup>255</sup>

Private estates <sup>256</sup>

Temple estates <sup>257</sup>

# <u>تطور فرهنگی<sup>258</sup></u>

#### مقدمه

یکی از مهمترین راهبردهایی را که دانشمندان از نیمه دوم قرن نوزدهم آنرا بنیاد اندیشه خود قرار داده اند این بوده است که چگونه می توان سیر تطور فرهنگها را در بستر زمان مورد مطالعه قرار داد؟ تطورگرایی را باید نخستین نظریه ای دانست که پس از اعلام موجودیت علم انسان شناسی در آن ظاهر می شود. لازم به ذکر است که ریشه های این مشرب فکری را بایستی در علوم طبیعی جستجو نمود که پیشینه ای قدیمی تر از علوم انسانی و اجتماعی دارد. معنای لفظ Evolution در زبان فارسی، تغییر و تحول، از صورتی بصورت دیگر در آمدن است که به تکامل نیز ترجمه شده و به تدریج در علوم طبیعی و سپس در علوم اجتماعی رایج گردیده است ( توسلی، 1383: 83 ). مشکل بزرگ تعریف Evolution که به معنای تکامل به کار گرفته شده آن است که اندیشه «به سوی کمال رفتن» را به ذهن القاء می کند، حالی آنکه لفظ تطور نه جهت و نه غایت را تعیین می کند و در موارد مختلف که تحول تدریجی و دگرگونی آرام - صرف نظر از تعیین جهت و هدف خاص - منظور است، تطور از لفظ تکامل مناسب تر به نظر می رسد و مفهوم تطور بخصوص با نظریات «تطور گرایان جمید $^{259}$ » منطبق تر و سازگار تر است. اصولا" تطور گرایان در مقابل افرادی قرار گرفتند که به نظریه ثبوّت<sup>260</sup> معتقد بوده که بر اساس آن صفات انواع، از گذشته دور تا به حال هیچ تغییری نکرده و بین اقسام موجودات زنده ارتباط نسلی موجود نیست. نکته مهم دیگری که به باید توجه نمائیم اینکه واژه تطور مترادف و هم خانواده با مفاهیمی دیگری همانند نظریه تغییر که براساس آن تغییر تدریجی صفات انواع و پیوستگی آنها به یکدیگر که پایه گذاران آن در عصر جدید بوفون $^{262}$  طبیعی دان فرانسوی، لامارک $^{263}$  و داروین هستند که مغایر و متضاد با نظریه ثبوت است ( سحابی، 1358: 2 - 2 ).

همچنین در باستان شناسی به واژه مترادف و مهم دگرگونی اجتماعی (Social Change ) برمی خوریم که اصطلاحی است که گاه در کنار تطور اجتماعی و زمانی در مقابل آن به کار رفته است. منظور از طرح آن رها کردن دور نمای وسیع نظریه تطور گرایی و پرداختن به تغییرات قابل مشاهده و کوتاه مدت است. تطور اجتماعی مجموعه تغییراتی است که یک جامعه در طول یک دوره طولانی به خود می بیند، یعنی در دوره ای که از زندگی یک نسل یا حتی چند نسل فرا تر می رود. واضح است که در این سطح از تحول، تغییرات جزیی و کوچک مستهلک شده و جز تغییر تراکمی تعداد زیادی از دگرگونی ها، اثری مشهود نیست. وقتی آن

Cultural Evolution<sup>258</sup>

Neo Evolution-<sup>259</sup>

Fixism <sup>260</sup>

Transfomism <sup>261</sup>

Buffon-<sup>262</sup>

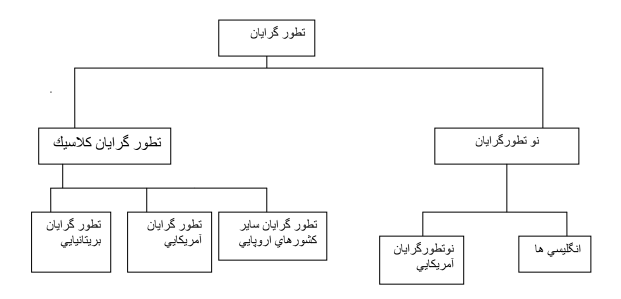
Lamark-<sup>263</sup>

تغییرات را بصورت خط یا منحنی ترسیم کنیم، جهت یا گرایش کلی یک حرکت عمومی نمایان می شود.

در سنت تطور گرایی عمدتا باور به یک سیر پیشرونده در عقل و قوای فكرى انسان در طول يك خط تاريخي وجود دارد. اين خط مشكل انتزاعي داشته و بنابر موقعیت های جغرافیایی و معیط های گوناگون زیست انسان بسیار متفاوت است. هر گروه از انسان ها بنابر چگونگی رشد و تحول خود در نقطه ای خاص از این خط مفروض قرار گرفته اند. اما به هر حال و به ناچار بر روی این خط پیش خواهند رفت. پیروان نظریه تطورگرایی فرهنگی معتقدند که جوامع انسانی همانند دیگر موجودات زنده مسیر تطور و تکامل در یک بستر طولانی طی نموده و این روند نیز در آینده ادامه خواهد داشت. این دسته از باستان شناسان و انسان شناسان براین باورند که بشر با خود استعدادها و آمادگی های دایمی دارد که به نسبت پیشرفت جامعه توسعه می یابد. براساس این نظریه موجودات براثر فشارهای خارجی یا عوامل داخلی که چنین فشارهایی را پدید می آورند به مرور زمان تغییر می کننید (کین دارك 1379، صفحه 216). اصولا" از منظر تطورگرایان تطابق انسان با محیط طبیعی به عنوان عامل اساسی پیشرفت جوامع بشری محسوب می گردد. تاریخ اندیشه تطورگرایی در بین اندیشمندان دارای ریشه های عمیقی است و از لحاظ بلوغ اندیشه ها خود به دو بخش نقسیم می شود. گروه اول شامل باستان شناسانی است که به نام تطور گرایان کلاسیك معروف  $^{264}$  بوده و متعلق به نسل اول باستان شناسان هستند. گروه دوم شامل باستان شناسانی هستند که از آنها به عنوان نوتطورگرایان <sup>265</sup> نام خواهیم برد. این گروه با استفاده از الگو های ریاضی، مدل های سیستمی و توضیحات زیست بوم شناختی چگونگی تکامل جوامع انسانی را مورد مطالعه قرار داده اند. جدول زیر نشانگر تحول اندیشه در تطور گرایی می باشد:

Classical evolutionists <sup>264</sup>

Neo-evolutionists 265



### تطورگرایی در دوران کلاسیک

برخلاف دکترین مذهب از مفهوم زمان، کشف آثار و مدارك باستانی از کاوش ها نشان از سیر تطوری فرهنگ، اقتصاد و تکنولوژی را در بستر زمان می داد. یك چنین كشفیات غیر منتظره ای باعث شد كه دانشمندان در پی درکی جامع تر از تطور فرهنگی در بستر زمان یاشند. بنابراین بسیاری از محققین اواخر قرن نوزدهم و اوایل قرن بیستم وقتشان را صرف پژوهش در این ارتباط نمودند. ریشه تطور گرایی در آغاز در علوم زیست شناسی رایج گشت که در آن فرآیند تکوین جهان در گذر ایام از حالت ساده به صورت پیچیده در آمد و در نهایت با عث ظهور انسان جدید شد. تطور فرهنگی نیز از ساده ترین شکل آغاز و به مرحله پیچیده ای تکا مل یا فت. بنابراین محققان بسیاری از کشورها با استفاده از شواهد باستان شناختی و قوم نگاری خط سیر تطور جوامع انسانی را که تا به تمدن امروزی غرب ختم شد را در دو بستر زمان و مکان مورد مطالعه قرار دادند. تطورگرایان دوره کلاسیك انگلستان شـامـل افـرادی همانـنـد ادوارد بارنـت تـایـلر<sup>266</sup> (1832–1917)، مـارت (1866–1943)، جميز فريزر<sup>268</sup> (1854–1941)، هربرت اسينسر<sup>269</sup> (1820–1903) و غیره بوده اند که بنا به اهمیت موضوع به معرفی اندیشه های تطورگرایی برخی از این اندیشمندان می پردازیم.

در قرن هجده میلادی بوفون و کانت از نخستین کسانی بودند که درباره تحول و دگرگونی دراز مدت جهان فیزیکی و دور و دراز بودن آغاز خلقت انسان تذکر داده اند. در سال 1743 بوفون طبیعی دان فرانسوی و صاحب دایرة المعارف چهل و چهار جلدی در علوم طبیعی برای نخستین بار به محاسبه سن زمین اقدام کرد و آن را حداقل هفتاد هزار سال تخمین زد.

Edward Burnett Tylor 266

R.R. Marett <sup>267</sup>

James Frazer <sup>268</sup>

Herbert Spencer <sup>269</sup>

کانت با بی پروایی بیشتر از بوفون در کتاب جهان شناسی خود که در سال ۱775 منتشر گردید، از میلیون ها و حتی از صدها میلیون سال سخن به میان آورد. از قرن هجده میلادی به بعد انسان به اتکاء رهاوردهای علمی نظریه پردازی ها متوجه شد که نه فقط جهان و آنچه در آن است ثابت و بی حرکت نیست، بلکه همه چیز در طول زمان بصورت نامرئی و آرام دگرگون می شوند. این آگاهی آغازی بود برای مفهوم تکامل که نظریه های مبتنی بر ثبات را دچار تزلزل می کردند.

امروزه اصطلاح تطور، مشخص کننده یک دگرگونی مستمر در طول زمان در یک معنای خاص است. در مورد تطور زیستی می توان گفت که منظور، دگرگونی، تنوع و سازگاری موجودات زنده در طول زمان است. فیلسوف و طبیعی دان فرانسوی دولامارک ( 1829 – 1744 ) نخستین کسی است که در سال 1809 نظریه منسجمی برای تکامل در آن دوره پیشنهاد کرد. او معتقد بود که مکانیزم تکامل در طول زمان بصورت پیشرفت طبیعت از کوچک ترین ارگانیسم های مرئی و سپس نباتات و حیوانات بسیار پیچیده و تقریبا کامل، تا مرحله انسان را شامل می شود ( توسلی، 1383: 88 و تقریبا کامل، تا مرحله انسان را شامل می شود ( توسلی، 2013: 88 ). او نظریات تکاملی خویش را با تکیه بر چهار اصل زیر بیان کرد: 1 اشکال زندگی و موجودات زنده ثابت نبوده، بلکه تحول می یابند. 1 دگرگونی های محیط زیست یا پیرامون موجودات زنده برای انطباق 1 یافتن با محیط زیست خود گروهی از مشخصات اکتسابی را در خویش بوجود می آورند.

3- تكثر زياد از حد موجودات.

4 این مشخصات اکتسابی، در طول زمان بصورت موروثی در می آیند ( فکوهی، 1381: 123 ).

در اواخر قرن نوزده زیست شناس آلمانی آگوست وایزمن $^{270}$  (  $^{1914}$  –  $^{1834}$  –  $^{1834}$  ) بصورت تقریبا قطعی غیر ارثی بودن صفات اکتسابی را به اثبات رساند و به دنبال آن نادرستی دو اصل دیگر لامارک نیز روشن گردید که یکی گرایش به کمال در موجودات و دیگری نسبتا بالای تکثر موجودات بود، اما نظریه لامارک در مورد اصل انطباق با محیط مورد پذیرش قرار گفت ( ر.ک، بهزاد،  $^{1353}$  )

داروین وتکامل زیستی- در حالیکه لامارک توجه خود را معطوف به جریان تکامل در طول زمان یا همان تکامل عمودی کرده بود، داروین ابتدا این پرسش را مطرح کرد که منشاء تنوع موجودات چیست؟ او سعی می کرد بفهمد که چگونه انواع مختلف در سرزمین های گوناگون بوجود آمدند؟ این فرایند را می توان تکامل افقی نامید. او این نظر خود را در کتاب منشاء انواع<sup>271</sup> در سال 1859 مطرح کرد و سبب ایجاد موج قدرتمندی در اندیشه های طبیعی و حتی اجتماعی در اروپا گردید. او با تاثیر از مالتوس مفهوم «تنازع بقاء» و « انتخاب طبیعی » را مطرح نمود. بر اساس این مفاهیم بین موجودات زنده در طول دو محور تاریخی و

 $<sup>^{270}</sup>$  - August Weismann  $^{271}$  - On the Origin of Species

جغرافیایی برای بقاء رقابتی سخت در می گیرد. در این رقابت تنها موجودات به حیات ادامه می دهند که بتوانند به بهترین شکلی خود را با محیط زیست انطباق دهند. به باور داروین لزوم این انطباق با محیط بوده است که می تواند وجود تعداد بی نهایت زیاد انواع جانداران را توجیه کند. در واقع با هر تغییر محیط، لزوم تغییری در ارگانیسم برای بقاء بوجود می آمده است و این تغییرات خود را در نهایت بصورت انواع گوناگون تثبیت می کرده اند ( – 137 :1999 Johnson, اصل جهش است؛ یعنی زمانی که تغییرات اکتسابی بصورت مشخصات موروثی در می آیند. بعد ها داروین تغییرات اکتسابی بصورت مشخصات موروثی در می آیند. بعد ها داروین نتایج کار خود را در قلمرو انسان شناسی زیستی نیز وارد نمود و کتاب منشاء انسان 272 را نوشت. می توان از مجموعه نظریات لامارک و داروین چند اصل مهم را در تطور گرایی طبیعی مورد تاکید قرار داد:

- 1- پدیده های طبیعی شکل ثابت ندارند و بر روی دو محور زمان و مکان تغییرات را به دو گونه تاریخی و جغرافیایی بررسی نمود.
- 2- تغییر پدیده ها از طریق حرکت انجام می گیرد، پدیده های طبیعی شکلی پویا دارند و نه ایستا. هر پدیده در هر لحظه دو نوع حرکت در خود دارد، نخست حرکتی درونی که نسبت اجزایش با یکدیگر را متحول می کند، سپس حرکتی برونی که نسبت آن پدیده را با سایر پدیده ها متحول می کند. بنابراین هر پدیده در آن واحد یک کل است به نسبت اجزای خویش و یک جزء است نسبت به کلبت های بزرگ تر.
- 5- تغییر پدیده ها بصورت ها و با مکانیزم های خاصی انجام می گیرد. به عبارتی دیگر تغییر دارای نوعی نظم و قانون و نوعی جهت است که این جهت گیری را باید به سوی تکامل دانست. بنابراین هر پدیده طبیعی از سادگی به سوی پیچیدگی، از کوچکی به سوی بزرگی، از فردیت به سوی جمعیت و از تجانس به سوی عدم تجانس پیش می رود ( فکوهی، 1381: 126 ).

در نهایت می توان در اندیشه تطور طبیعی یک خط و بر روی آن خط مراحل گوناگون تطور را مشاهده نمود. در هر مرحله نوعی انطباق میان موجود زنده و محیط زیست با هدف حفظ بقاء اتفاق افتاده و این انطباق در نقطه خاصی به یک جهش تبدیل و سبب انتقال از یک مرحله به مرحله دیگر شده است ( Johnson, 1999: 138 ).

اسپنسر و تکامل فرهنگی- اسپنسر بر وجود قوانین عام در جوامع انسانی انگشت گذاشته است. او بر این باور بود که این قوانین شباهت کاملی به قوانین طبیعی که بر موجودیت زیستی انسان ها و سایر جانواران حکومت می کنند، دارد. او بر مفهوم انطباق خود به خودی موجود زنده با محیط در طبیعت تاکید می کرد و همین مفهوم را به جوامع انسانی نیز تعمیم می داد. او باور داشت که موجودیت های

<sup>&</sup>lt;sup>272</sup> - The Descent of Man

اجتماعی دارای شباهت های زیادی با موجودیت های طبیعی هستند که عمده ترین آنها شامل موارد زیر است:

- 1- در هر دو نوع موجودیت یک حرکت تطوری وجود دارد که اعضاء کوچک را به واحدهای بزرگ تبدیل می کند.
- 2 حرکت از ساختارهای بسیار ساده به طرف ساختارهای پیچیده انجام می گیرد و به عبارت دیگر تجانس در موجودات ساده به عدم تجانس در موجودات پیچیده طبیعی و اجتماعی منجر می شود.
- -3 میان اجزاء تشکیل دهنده موجودات اجتماعی همچون موجودات طبیعی وابستگی متقابل و فزاینده ای وجود دارد.
- 4 عمر و دوام یک کل اجتماعی همچون یک کل طبیعی بیشتر از عمر اجزاء آن است. جامعه می تواند بخش هایی از موجودیت های خود را از دست بدهد، اما لزوما به دلیل این از دست دادن از میان نخواهد رفت (همان، 134 و 135).

اسپنسر انواع جامعه را بر حسب مرحله تکاملی آنها طبقه بندی می کرد. او این جوامع را به جوامع ساده، ترکیبی، ترکیبی مضاعف و ترکیبی شدید تقسیم بندی کرد. طبقه بندی او بر حسب درجه پیچیدگی ساختاری بود. او میان جوامع ساده ای که رئیس نداشتند، جوامعی که ریاست موقتی داشتند و جوامعی که دارای نهاد ریاست ثابت بودند، تمایز قائل شده بود و این تقسیم بندی را بر اساس سازمان سیاسی جوامع انجام داده بود. او انواع گوناگون جامعه را برابر با تكامل شیوه استقرارشان نیز طبقه بندی کرده بود، جوامع کوچ رو، نیمه یکجانشین و یکجانشین. به نظر اسپنسر جوامع با پشت سر گذاشتن مراحل ضروری از ساختار ساده به ترکیبی و ترکیبی مضاعف تکامل می یابند. او برای تفکیک جوامعی که خودش آنها را جامعه جنگجو و جامعه صنعتی نامیده بود، تفاوت در سازمان اجتماعی ناشی از تنظیم اجتماعی را مبنای کارش قرار داده بود. این طبقه بندی اسپنسر با آن طبقه بندی که بر پایه مراحل تکامل استوار بود، متفاوت است. این طبقه بندی بر پایه یک نظریه اجتماعی که اعتقاد دارد انواع ساختار های اجتماعی . به رابطه همسایگی یک جامعه با جوامع دیگر بستگی دارند، استوار است. در روابط صلح آمیز نظام های تنظیم داخلی به نسبت ضعیف و پراکنده هستند، اما در روابط ستیز آمیز نظارت های تمرکز یافته و زورمندانه بر جامعه حاكم است (كوزر، 1380: 140).

ادوارد تایلر از مردم شاس انگلیسی و استاد دانشگاه آکسفورد؛ از بنیان گذاران مکتب انسان شناسی فرهنگی است. وی با تالیفات مهمی در طول حیات علمی خود همانند فرهنگ ابتدایی/ بدوی ( 2 جلید ) در 1871 میلادی و انسان شناسی در 1881 میلادی تاثیر زیادی بیر اندیشه تطور گرایی بجای گذاشت. هر چند تایلر بکار میدانی مردم نگاری نپرداخت؛ لیکن بر حسب فرضیات ذهنی خود به جمع آوری داده های عرضه شده توسط مبلغین و سیاحان اقدام کرد. او از جوانی بیدمار بود، اما به دلیل ثروت خانوادگی خود برای بازیابی سلامتی اش به منطقه حاره سفر کرد. تایلر در یک آموز شگاه خصو صی آموزش های لازم را فراهم گزفت و تا سطح در یک آموز شگاه خصو صی آموزش های لازم را فراهم گزفت و تا سطح لیسانس به تحصیل ادامه داد. اولین مکتوبات وی در سال 1856 پیس از

بازدید از مکزیك و از کاوش در غارهای پریگورد حاصل آمد نگارش کتابی به نام "مکزیك و مکزیکی ها"<sup>273</sup> در سال 1861 در لندن حاصل همین بازدید و سفر بوده است. به این ترتیب تجربیات وی طی شش ماه اقامت در مکزیک و دیگر مناطق آمریکا با عث علاقه مندی او به سایر جوامع و نیز دریافت اهمیت این سفرها در شناخت وی اقوام شد. وی پس از بازگشت به خانه، مطالعه وسیع جوامع بدوی و باستانی را آغاز کرد و در سال 1865 « پژوهشی در باب تاریخ اولیه نوع بشر»<sup>274</sup> را در زمینه توسعه فرهنگ بشری نگاشت که البته این کتاب قابل مقایسه با کتاب « جامعه باستان » نبود. وی در کتاب « فرهنگ بدوی  $^{275}$  همانند مورگان موضع تطورگرایانه ای را اتخاذ کرد و تاریخ را در بستر تطوری اش به موضع تطورگرایانه ای را اتخاذ کرد و تاریخ را در بستر تطوری اش به بر حسب استفاده از ابزار های سنگی و استعمال اغذیه خودرو می شناخت؛ بربریت را آغاز عصر کشاورزی و فلز کاری تلقی کرد و مدنیت شناخت؛ بربریت را آغاز عصر کشاورزی و فلز کاری تلقی کرد و مدنیت را از زمان پیدایش خط تحدید نمود.

بی شک ادوارد تایلر از کسانی است که در مطالعات انسان شناسی قدم هایی اساسی برداشته و از دیدگاه تکاملی به مسائل فرهنگ انسان نگریسته است، وی کوشید از فرهنگ که در واقع محور مردم شناسی محسوب می شود، تعریف جامعی به دست دهد و پدیده های اجتماعی، فرهنگی را در سیر تکاملی آن ها مطالعه کند. او در این باره می نویسد « هرگاه با هنرهای پیشرفته، دانش مترقی و سازمان های پیچیده برخورد کنیم، باید بدانیم که این ها از توسعه و پیشرفت تدریجی مراحل ساده قبل نتیجه شده اند و هیچ مرحله ای از تمدن به خودی خود به وجود نمی آندی آن میرکه هر مرحله از مرحله قبل ناشی می شود و متکی بر آن است.  $^{276}$  تایلر با توجه به فعالیت های تولیدی سلسله مراتب دیگری چون شکار، دامپروری و کشاورزی را مطرح می کند (توسلی 1383، وجود).

تعریف فرهنگ از نظر تایلر را می توان از مهمترین کارهای وی ذکر کرد. وی در سال 1871 در کتاب فرهنگ ابتدایی/بدوی از فرهنگ تعریفی جامع و مانع به دست داد: «فرهنگ مجموعه پیچیده ای است که شامل معارف، معتقدات، هنرها، صنایع، فنون، اخلاق، قوانین، سنن و بالاخره تمام عادات و رفتار و ضوابطی است که فرد به عنوان عضو جامعه از جامعه خود فرا می گیرد، و در برابر آن جامعه وظایف و تعهداتی را شاید شهرت تایلور به خاطر همین تعریف جامع از فرهنگ بوده است که شاید شهرت تایلور به خاطر همین تعریف جامع از فرهنگ بوده است که اعتبار لازم علمی را تا به حال به وی بخشیده است. همانطور که اشاره شد او همچون سایر مردم شناسان نسل خود صرفا بر داده های گردآوری شده بوسیله دیگران کار می کرد و هرگز پا بر زمین تحقیق نگذاشت. اما تحلیل عمیقی که در کتاب فرهنگ ابتدایی از حوزه فرهنگ بطور کلی و از فرهنگ جوامع ابتدایی به صورت اخص عرضه کرد، سبب شد که بتواند نخستین کرسی انسان شناسی را در دانشگاه آکسفورد تاسیس کند و در

Mexico and the Mexicans <sup>273</sup>

Research in to the Early history of mankind. -<sup>274</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>275</sup> - Primitive Culture.

ادیبی، حسین، زمینه انسان شناسی، تهران، 1353، انتشارات بیام، صفحه 250 تا 237.

طول خدمتش به این دانشگاه از 1896 تا 1909 برنامه درسی انسان شناسی را که بعدها مورد استفاده سایر دانشگاهها نیز قرار گرفت، تدوین نماید.

تایلر فرهنگ را در بستر تاریخی آن مورد مطالعه قرار داد و از منظر وی انسان شناسی پیشرفت انسان را در طول تاریخ مورد مطالعه می دهد. بنابراین فرهنگ براساس نظریه تایلر یك نسبت انسانی است و به عنوان عضوی از جامعه در بستر زمان کسب می گردد. براین اساس کلمه اکتساب واژه کلیدی در تعریف فرهنگ است که محصول جامعه و از طریق یادگیری است تا میراث بیولوژیکی و خاص انسان. بنابراین مطالعه فرهنگ در بستر تاریخی اش شامل تکامل جوامع انسانی از وحشی گری به بربریت و نهایتا طلوع تمدن است که از طریق اکتساب و قابلیت ها از حالت اولیه توحش به مرحله پیشرفته حاصل آمد. راهبرد تایلر از تطور فرهنگی یه صورت تك خطی<sup>277</sup> می باشد. وی همچنین به طرح مسئله گذار  $^{\prime}$ فرهنگی یه صورت تك خطی جوامع انسانی از مادر سالاری به پدر سالاری در بستر تکامل فرهنگی انسان پرداخت. تایلور در مقاله ای در سال 1889 با استفاده از آمار و دادهای جمع آوری شده از 282 جامعه به مطالعه قوانین میراث آمار و دادهای جمع آوری شده از 282 جامعه به مطالعه قوانین میراث و ازداوج پرداخت و براساس آن نتیجه گرفت که مادرتباری $^{278}$  و مادر مکانی $^{279}$  مقدم بر پدرتباری $^{280}$  و پدر سری $^{281}$  بوده است. در این ارتباط وی به نمونه های کوواد $^{282}$  (زایمان دروغین مردان) اشاره دارد، رسم ویژه ای در جوامع مادر سالاری رایج است. بنابراین رسم، مرحله پیش از زایمان پدر آینده شماری از ممنوعیت ها را که بر او تحمیل شده است را می پذیرد و همانطور که رفتار تثبیت شده ای نیز مادر آینده را مجبور به انجام تشریفات خاصی می کند، نظیر استراحت پیش از زایمان، جداماندن از دیگران و تنهایی اختیار کردن، وضعیتی ساکن و ق. خوابیده دا شتن و غیره. بنابراین، پدر آینده در حکم کسی است همانند مادر آینده در بدنیا آوردن فرزند مشارکت داشته است (پانوف و میشل 1368). مـثلا ایـن رسـم در برخـی از جوامـع اسـترالیایی و افریقایی هنگام زایمان پدر نوزاد نیز در بستر می خوابد و اظهار درد و ناراحتی می کند

در آمریکا برخلاف دیگر کشورها مکتب تطورگرایی با شتاب بیشتری شکل گرفت و بیشتر بر مطالعه انسان شناسی جوامع بومی سرخ پوستان آمریکا تمرکز یافت. دلیل اصلی آن این بوده است که آن خط سیر تکاملی که در دیگر جوامع انسانی و تنوع فرهنگی و آثار تاریخی که در دیگر جوامع وجود داشت در میان بومیان آمریکا مشاهده نمی شد و لذا سیر تکامل جوامع انسانی در میان سرخ پوستان قابل مطالعه نبود. پدر تکامل گرایی در آمریکا هنری لوئیس مورگان می باشد. مورگان در رشته حقوق

Unilinear evolution <sup>277</sup>

Matrilineal <sup>278</sup> سیستمی که براساس آن فرد از نظر موقعیت اجتماعی و خویشاوندی به خانواده مادر وابسته است.

Matrilocal رسم و قاعده اي كه مرد بايد پس از از دواج در خانه يا قبيله يامنطقه خانوادگي زن زندگي كند.

Patrineal <sup>280</sup> پدر تباري رسم و قاعده اجتماعي كه براساس آن فرد موقعيت اجتماعي را از پدر خود به ارث مي برد و به گروه خويشاوندي خانواده پدري وابسته است<sub>.</sub>

Patrilocal <sup>281</sup> پدر سري قائده و نظام سیاسي و قضايي که براساس آن قدرت و حقوق افراد خانواده در دست مرد-بزرگ خانوده ــاست. سیستم پدرسري در جوامع سنتي و خانوده هاي گسترده وجود دارد.

couvade <sup>282</sup>

به تحصیل پرداخت ولی در رشته تخصصی به مطالعه جوامع سرخ پوست آیروکوس $^{283}$  آمریکا همت ورزید و سپس انجمنی را در این ارتباط تشکیل داد واعضای این انجمن به مطالعه ساختار اجتماعی، رسومات، آئین ها و اقتصاد بومیان آمریکا پرداختند. در جلسات این انجمن اعضا از لبا سهای سنتی سرخ پوستان استفاده می کردند. مورگان به درك این مسلئه که سنت های جوامع بومی به سرعت در حال دگرگونی است با انجام مثاحبه و بازدید از قبایل آیروکوس به جمع آوری دا ده هایی همانند رقص ها، سرگرمی ها، مذهب، زبان و غیره پرداخت و ان را در کتابی تحت عنوان <u>ميراث ايروكوس <sup>284</sup></u> در 1851 به چاپ ر ساند. مورگان بشدت تحت قرار گرفت. یکی از این موارد نوع نام گذاری و نامیدن افراد به هم بوده است. مثلا کودکان ایروکوس خواهران مادر خود را (عمه) مادر و عموهایشان را پدر خطاب می کردند. خواهر مادر بزرگ ها را مادر بزرگ و برادر پدربزرگها را با بابزرگ خطاب می شد. وی با استفاده از اصطلاح نظام خویشاوندی چگونگی روابط خویشاوندی آنها را مشخص کرد و در ادامه با استفاده از پرسش نامه ای هفت صفحه ای کیه شامل 200 سئوال بوده است آنرا به نقاط مختلفی در خارج و داخل آمریکا بوسیله پست ارسال کرد و از صاحب نظران خواست که آنها را پرکنند. این پرسش نامه که برخی بی جواب و برخی نیز تکمیل شده بودند نتایج بسیار درخشانی داشت.

وی متوجه شد که این سیستم نامگذاری در دیگر قبایل سرخ پوست نیز استفاده می شود و در آسیا نیز این رسم در میان تامیلی ها نیز رواج دارد و لذا به این نتیجه رسید که سرخ پوستان منشا آسیایی دارند. مورگان دیدگاه تطورگرایی خود را در <u>کتاب جامعه با ستان<sup>286</sup></u> به نگارش در آورد. مورگان معقتد بود که تمامی جوامع انسانی که سیر تكوين را طى نموده أند قابل مقايسه با هم مى باشند و با اعتقاد به تکامل تك خطی می گوید که همه جوامع با تاخیر و تاخر سیر تطور مشابهی را طی نصوده اند و این خطوط موازی را می توان در جوامع انسانی مشخص نمود. گروههای عقب مانده شرایطی را می گذرانند که گروههای پیشرفته در گذشته داشته اند. یك چنین شرایط در تمام جنبه های فرهنگی جوامع وجود دارد.. مورگان در این کتاب ادوار تاریخی را به سه مرحله مهم وحشی گری، بربریت و تمدن تقسیم بندی نمود (رجوع شود به فصل دوم) و معتقد بود که دوره وحشی گری تحتانی در میان قبایل امروزی قابل مشاهده نیستند ولی بومیان استرالیا و احتمالا پولی نزی ها از منظر تطوری در دوره وحشی گری میانی زندگی می کنند. سرخ یوستان و ساکنان شرق رودخانه میسوری دوره بربریت تحتانی را سپری می کنند. بنابراین قبایل امروزی جهان هیچکدامشان سیر تکاملی سه مرحمله فوق را یکجا سپری نکرده بودند. اثرات کتاب جامعه با ستان را می توان به خوبی در نوشته های مارکس و انگلس (منشا خانواده) به خوبی مشاهده کرد. بعدها به راهبرد های فکری

Iroquois 283

Iroquois Indian <sup>284</sup>

Matrilineal descent <sup>285</sup>

Ancient Society 286

مورگان ایرادات و کاستی هایی وارد شد که عمده آنها عدم انطباق جدول در زمانی و درمکانی وی بوده است. علاوه براین مورگان برخلاف ادوارد تایلر به مذاهب جوامع بومیان آمریکا توجه کمتری نمود ولی نقش وی در مطالعه نظام و منشا خانواده و جدول تکا مل گرایی وی تاثیر زیادی بر مطالعات انسان شنا سان و با ستان شنا سان برجای گذاشت.

موضع مشترک تطورگرایان قرن نوزدهم ( تطورگرایان کلاسیک یا خطی ) را می توان در اعتقاد به تطور و گسترش فرهنگ یا جامعه بر روی خطی مستقیم و طی مراحل مشابه اجتماعی، علی رغم تنوع طُرق دستیابی جوامع به آن خلاصه کرد. بحث تطور خطی مبین وحدت کالبدی نوع بشر است؛ زیرا نشان می دهد افراد در شرایط معین به محرک های مشابه پاسخی مشترک می دهند. هر چند برخی تطورگرایان نظیر مورگان و تایلر به تصور انتشار گرایی رشد فرهنگ و جامعه نیز عنایت داشتند؛ لیکن بعد تک خطی تطور در نظریات تطورگرایانه غالب است. از این منظر تداوم بقا عامل تطور جوامع در گذراندن مراحل مختلف اجتماعی به شمار می رود؛ بطوری که مورگان مفهوم بقا را در عرصه خویشاوندی برای تبیین تقدم مادر سالاری بر پدرسالاری بکار برد و به علاوه روش شناسی قرن نوزدهم تطورگرایان به شکل مقایسه ای یا به دیگر سخن بازسازی رفتار گذشته از طریق دریافت زندگی مردم عشیره ای به منزله نمونه های مراحل اولیه جوامع بشری صورت می گرفت ( گاربارینو، 1377: 16) ).

## نو تطور گرایان

تطورگرایان کلاسیك قرن نوزدهم در مطالعه تطور فرهنگی بیشتر بر شناسایی قلوانین و چهارچوب های فرهنگی تاکید می کردند ولی تطورگرایان جدید با استفاده و بازنگری در روش و استفاده از داده های جدید رهیافت های نوینی را مطرح نموده و سعی کردند تا زوایای مختلف منشا فرهنگ را بازیابی نمایند. از افرادی که بین دو جریان تطورگرایی کلاسیك و مدرن قرار می گیرد می توان از گردون چایلد نام برد. چایلد تطور فرهنگی را در سه مرحله مهم تولید آذوقه، شهرنشینی و صنعتی شدن تقسیم بندی نمود و براساس یافته های با ستان شناسی تطور فرهنگی را به صورت زیر ترسیم نمود:

| دوره هـای باسـتان<br>شناسی | تطور فرهنگی              |
|----------------------------|--------------------------|
| پارینه سنگی                | وحشی گـری                |
| نـوسنـگی<br>عصر مفـرمـس    | بربریت<br>بربریت پیشرفته |
| اوایل عصر مفرغ             | بحربحريت پييسرت          |

گرچه چایلد را بیشتر به عنوان باستان شناسی تاریخی فرهنگی می شناسیم ولی چایلد در مرحله سوم حیات علمی خویش به تطور اجتماعی جوامع انسانی علاقه خاصی پیدا کرد. در این سالها نوشته های وی تحت تاثیر اندیشه های مورگان، مارکس و انگلس بوده است. لازم به ذکر است که چایلد معتقد بود که اندیشه تطور تك خطی دوره کلاسیك بسیار خشك و

بی روح است و براین عقیده بود که جوامع انسانی دارای تجارب تاریخی متفاوت و متنوع بوده و همانطور که مطالعات قوم شناسی نشان میدهد سیر تطور گذشته انسان تك خطی نبوده است.

موج جدید تطورگرایی از دهه 1960 در آمریکا آغاز گردید که با نگاه تکامل تك خطى قرن نوزدهم تفاوت كلى داشت. اين گروه مخالف اين ايده بودند که تغییرات فرهنگی را در نتیجه تلاش افرادی می دانستند که از هوش و ذکاوت و اوقات فراغت بر کنترل بر طبیعت از راههای مختلف سود ج سته و با عث پید شرفت کید فی ز ندگی انه سان ها گردید ند. به عکس نوتطورگرایان معتقد بودند که انسان ها همیشه سعی می کنند که به طریقی زندگی کنند که با آن مانوس و آشنا هستند مگر اینکه عواملی که خارج از کنترل آنها است، انسانها را مجبور کرد تا دست به نوآوری بپردازد. باستان شناسان نوگرا معتقد بودند که تطور فرهنگی همراه با رهیافتی زیست بوم شناختی بهترین روش برای توضیح دگرگونی، های فرهنگی است. این دسته از باستان شناسان معتقدند که عامل زیست محیطی تاثیر بسزایی در تمامی تغییرات فرهنگی دارد و عواملی همانند اختیار و آزادی خیلی در این امر دخیل نیست. رهبرد زیست بوم شناختی و علیت باوری زیست محیطی در دهه 1960 از ارکان باستان شناسی جدیــد به شمار می رفت که در این میان پژوهش های لسلی وایت و ژولین استیوارد درخور توجه است.



# لسلى وايت (1900-1975) فرهگ شناسى

- فرهنگ علم (1949)
  - تكامل فرهنگ
     (1959)
  - مفهوم فرهنگ
     (1973)

لسلی الوین وایت انسان شناس آمریکایی بیشتر به خاطر دیدگاه نو در عرصه تطور فرهنگی معروفیت بسیاری پیدا کرد و تحت تاثیر نظریه اقتصادی مارکس، نظریه تکاملی داروین و کارهای میدانی که انجام داد دیدگاهی نو در باب تطور فرهنگی جوامع انسانی ارائه داد.

لسلی وایت در 19 ژانویه سال 1900در شهر سالایدا واقع در ایالت کالورادو متولد شد. وایت لیسانس خود را در سال 1923و فوق لیسانس خود را در سال 1923 از دانشگاه کلمبیا در رشته روان شناسی اخذ نمود. اولین تجربه علمی وی در زمینه انسان شناسی به زمانی برمی گردد که در طی دوره دانشجویی خود در مقطع فوق لیسانس مقاله ای را تحت عنوان شخصیت و فرهنگ به چاپ برساند. این مقاله موجبات علاقمندی وی را به مقولات انسان شناسی فراهم آورد و سپس برای ادامه تحقیقات

خود به دانشگاه شیکاگو رفت و در رشته جامعه شناسی که شامل انسان شنّاسی بود مشغول به تحقیق شد و بشدت به موضوعات قوم شناسی علاقمند گردید. در سال 1930 به عنوان جانشین جولیئن استیوئرد<sup>287</sup> به دانشگاه میشیگان منتقل شد و تا سال 1970 که بازنشسته شد در آنجا تدریس کرد. در سال 1931 با مری پتیسن ازدواج کرد. وایت در طی حیات علمی خود دکترای افتخاری از دانشگاههای بوفالو و کالورادو را دریافت نمود و ریاست انجمن های علمی متعددی را نیز عهده دار بود. وایت که در سن 75 سالگی دار فانی را وداع گفت بیش از 300 اثر شامل مقاله و کتاب را به نگارش در آورد.

فرهنگ از منظر وایت دارای چهار اجزا مهم عقیدتی $^{288}$ ، اجتماعی $^{289}$ ، عاطفی  $^{290}$ ، یا نگرشی و فنی یا صناعتی $^{292}$  می باشد. اما کارکرد فرهنگ چیست؟ از نگاه وایت کارکرد فرهنگها و به نحو اخص عبارت است از مرتبط ساختن انسان با محیطش- زیستگاه خاکی و جهان در برگیرنده اش- از یک سو، و مرتبط ساختن انسان با انسان از سویی دیگر. آدمی به یاری ابزارها، شیوه های کار و باورداشتهای خویش با زیستگاهش پیوند دارد. برای بهره گیری از منابع طبیعت، از ابزارهای کار استفاده می کند، و پوشاک و مسکن انسان را در برابر عوامل طبیعی محافظت می کند و انواع کارابزارها در فرایند های زیست و بقا مورد استفاده قرار می گیرند (راهبرد تطابق انسان با محیط زیست). لذا هدف فرهنگ برآوردن نیازهای آدمی است، نیازهایی که آنها را با بهره گیری از منابع جهان بیرون برآورده ساخت و نیازهایی که که با بهره بردن از منابع سازواره آدمی برآورده می شود (نیازهای روان و تن). نتیجه اینکه فرهنگ بر اثر اعمال آدمی بوجود آمده است و بهمین سان تدوام می یابد. پس فرهنگ از لحاظ کلی، از حیث ساختار و سیر رفتارش به عنوان یک نظام، ممکن نیست معلول چیزی جز طبع آدمی باشد. بنابراین در موقعیت ارتباطی انسان-فرهنگ، می توان انسان، یعنی عمل زیستی، را عملی ثابت و فرهنگ را عامل متغیر انگاشت.

وایت در سراسر زندگی خود علاقمند به نظریه تطور عام <sup>293</sup> بود و از تئوری کلاسیك قرن نوزدهم افرادی همانند هربرت اسپنسر، هنری لوئیس مورگان و ادوارد تایلور حمایت می کرد. وی با تاثیر پذیری اندیشمندان فوق خون جدیدی به نظریه تطور فرهنگی تزریق کرد و ایده های نو را در این باب مطرح کرد و به خاطر استفاده از اصطلاح معروف فرهنگ شناسی<sup>294</sup> بسیار معروف گشت. وایت می گوید که فرهنگها را نبایستی براساس جنبه های روان شناسی، زیست شناسی یا فیزیولوژی مورد مطالعه قرار داد. فرهنگ شناسی رشته علمی است که به مطالعه و

126

Julian H. Steward <sup>287</sup>

Ideological <sup>288</sup>

Sociological <sup>289</sup>

sentimental <sup>290</sup>

Attitudinal 291

Technological <sup>292</sup> General Evolution <sup>293</sup>

Culturology <sup>294</sup>

تفسیر پدیده های شاخص که به آن فرهنگ می گویند می پردازد $^{295}$ . وایت با تاکید بر پیشرفت های تکنولوژیکی به عنوان پایه های اصلی پیشرفت موامع انسانی در موامع انسانی در زمینه های تکنولوژیکی بر فرهنگها را نشان دهد. وایت ضمن رد نظریه جزء به جزء تاریخی و تحویل روان شناختی  $^{295}$  به طرح نظریه تئوری عام می پردازد که پیشرفت خصیصه همه فرهنگ ها است.

وایت به ظرافت به تشریح خطوط اصلی تکامل فرهنگی پرداخت و فرهنگ را همانند نظام های ترمودینامیك تعریف نمود. رهیافت وی از دگرگونی فرهنگی دارای راهبرد ماتریالیستی و جبرگرایی زیست محیطی بوده است، رویکردی که در آن محیط زیست نقش عمده در تحول فرهنگی ایفا می کند. گرچه اعتقاد براین است که جبر تکنولوژیکی لسلی وایت دارای منشا مارکسیستی باشد ولی بنظر می رسد که دیدگاههای وی فقط جنبه مادی گرایی دارد. از نظر وایت چرخه تکنولوژی و محیط زیست اساس تطور فرهنگی را تشکیل می دهند و چگونگی تطابق فرهنگ با محیط مرجع و کانون پیشرفت جوامع انسانی به حساب می آید و توسعه و پیشرفت فرهنگی در گرو افزایش انرژی افراد جامعه و یا در ارتباط با افزایش سودمندی در انرژی کار می باشد. وایت می گوید که فرهنگ بـ بـربیـی سوتــات در را بایستی در سه بیعد چرخه تکنولوژیکی-اقتصادی<sup>298</sup>، چرخه اجتماعی ره بایستی در سا بات پرت تعلوتوریتی همتنادی . پرت همن توجه به چرخه ایدئولوژیکی 300 مورد مطالعه قرار داد. لسلی وایت ضمن توجه به اهمیت تراوش فرهنگ که در برخی موارد موجبات نابودی فرهنگها را درپی داشته ولی وی هیچگاه به عنوان شالوده تغییرات نگاه نکرده است. فرهنگ از منظری دیگر خصیصه تطوری و تحولی آن است. وی معتقد است که نفوذ فرهنگی ممکن است خرد خرد و تدریجی صورت پذیرد ولی فقط سازمانی نظامدار از عناصر فرهنگی می تواند سیر تکاملی را بپیماید.

تكنولوژی: شالوده و عامل تعیین كننده نظامهای فرهنگی: لسلی وایت معتقد بود كه تكنولوژی عامل اساسی و بنیادی تغییر نظام های فرهنگی است و به جبر تكنولوژیكی به عنوان اساس و پایه هر تغییری اعتقادی راسخ داشت. وایت به ظرافت به رابطه بین سازمان اجتماعی و تكنولوژی پرداخت و می گوید كه سازمان اجتماعی هر قومی به تكنولوژی آن قوم بسته است و نظام اجتماعی را به منزله روشی تعریف كرد كه جامعه ای به یاری آن از تكنولوژی خاص خود در فرایندهای گوناگون حفظ حیات، - معیشت، حفاظت از گزند آسیب های طبیعی، دفاع در برابر دشمنان، مبارزه با بیماری و غیره بهره و وام می گیرد. لذا

Culturology is defined as "the field of science which studies and interprets the distinct order of phenomena termed culture".

Historical Particularism <sup>296</sup> نظریه اي مبني بر اينکه وقايع و روندها از نظر زماني بي مانندند. اين نظريه به جاي مطالعه تطور و روند تغيير بر مطالعه دقيق وقايع فرهنگي در مدت زمان کوتاه و منطقه اي محدود تاکيد دارد.

Psychological Reductionism <sup>297</sup>

Techno-Economic Sphere  $^{298}$  موجب تانیر و تاثر انسان با محیط زیست می شود. موجب تانیر و تاثر انسان با محیط زیست می شود.

Social Sphere <sup>299</sup> به این صورت که انسانها چگونه فعالیت های خود را سازمان می دهند.

Ideological Sphere 300 چگونگی استفاده انسانها از نظام های عقیدتی.

فعالیتهایی چون شکار تا استغراج معادن نه تنها فرایندهای تکنولوژیکی اند بلکه فرآیندهای اجتماعی نیز محسوب می شوند. لذا تغییر تکنولوژی تغییر نظامهای اجتماعی را به صورت در پی دارد: فرهنگ= انرژی× تکنولوژی  $(C=E\times T)$ . نتیجه اینکه به همان اندازه که در یك جامعه مقدار انرژی مصرفی افزایش می یابد، فرهنگ و جامعه نیز دگرگون می شوند و با رشد جمعیت تخصص پذیری کار نیز بوجود می آید. شکارورزان یک جامعه در نتیجه استفاده از کارابزارهای معین از نوع خاصی از سازمان اجتماعی برخورد ارند که جوامع کشاورزی و صنعتی از آن منتفع شده اند. وی ضمن کم اهمیت جلوه دادن برخی از تفاوتهای جزئی جوامع به این مهم می پردازد که تکنولوژی شالوده ای است که کل نظام فرهنگی بر آن استوار است و این تکنولوژی است که به نحو اعم صورت و محتوای نظامهای اجتماعی، فلسفه ها و احساسات را تعیین می

| مقدار مصرف انرژی روزانه (1000 کیلو<br>گالری) |     |  |  |
|----------------------------------------------|-----|--|--|
| شکارگران و گردآورندگان خوراك                 | 5   |  |  |
| بوستان کاران <sup>301</sup>                  | 12  |  |  |
| چوامع کشاورزی                                | 26  |  |  |
| جوامع اولیه صنعتی (حدود 1875                 | 77  |  |  |
| میلادی)                                      |     |  |  |
| جوامع امروزی صنعتی                           | 230 |  |  |

| پایه ها و اصول تطور فرهنگی از منظرلسلی وایت |                                |                     |                   |                |  |
|---------------------------------------------|--------------------------------|---------------------|-------------------|----------------|--|
|                                             | شکارگر و گردآورند<br>گان خوراك | کشا و ر زی          | عصر قدرت          | عصر<br>اطلاعات |  |
|                                             | انسان                          | حیوانات/گیاهان      | سوخت های<br>فصیلی | الكترونيك      |  |
|                                             | ابزارهای سنگی                  | چرخ، آهن،<br>آبياري | ماشين             | كامپيوتر       |  |

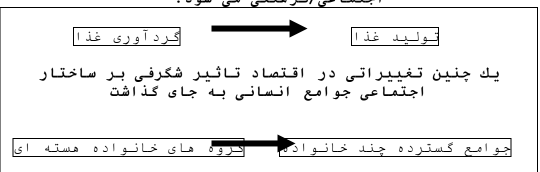


ژولین استیوارد (1902-1972)، زیست بوم فرهنگی<sup>302</sup>
• نظریه دگرگونی فرهنگی (1955)

ژولین استیوارد نوتکامل گرا است که راهبردی جایگزین در زمینه تکامل چند خطی، زیست بوم و راهبردهای تجربی تر از تطور فرهنگی را ارائه نمود از منظر استیوارد شباهت زیست بوم موجب تکامل فرهنگی مشابه می شود (در یك جغرافیای مشابه فرهنگ های همسان توسعه می یابند). تطور فرهنگی ریشه در نوآوری های تکنولوژیکی دارد که برای تطابق جسمانی با محیط طبیعی وبوجود می آید. و بنابراین تکنیك های تولید در کانون تطور فرهنگی قرار می گیرد.

Horticultural Society <sup>301</sup> کشت و کار باغها و قطعه زمین هاي کوچك به وسیله بیل، دیلم، میله و مانند اینه. بوستان کاري به سبب فقدان خیش از کشاورزي متمایز مي گردد (گر هارد لنسکي و جین لنسکي 1369). Cultural Ecology <sup>302</sup>

از منظر استیوارد تطور فرهنگی موجب ایجاد سطوح جدید برهمکنش اجتماعی/فرهنگی می شود.



ایلمان سرویس $^{303}$  و مارشال سالینز $^{304}$  سعی کردند بین دو مقوله تطور خاص و عام حلقه های ارتباطی برقرار نمایند.

E.R. Service 303

M.D. Sahlins 304

#### فهرست منابع و ماخذ

- آرون، ریمون،1352 <u>مراحل اساسی اندیشه در جامعه شناسی</u>، ترجمه باقر پرهام، تهران، شرکت سهامی کتاب های جیبی.
- بنتون، تد، یان کریب، 1384، <u>فلسفه علوم اجتماعی، بنیادهای فلسفی تفکر</u> <u>اجتماعی</u>، ترجمه شهنا ز مسمی پرست و محمود متحد، موسسه انتشارات آگاه.
  - بهزاد، محمود،1353 <u>داروینیسم و تکامل</u>، تهران، انتشارات جیبی.
- بیتس، دانیل و فرد پلاگ، 1375 انسان شناسی فرهنگی ، ترجمه محسن ثلاثی. تهران، انتشارات علمی.
- پانوف، میشل و پرن، میشل، 1368 <u>فرهنگ مردم شناسی</u>، ترجمه اصغر عسگری خانقا، ، نشر ویس.
- پواریه، ژان، 1370 <u>تاریخ مردم شناسی</u>، ترجمه پرویر امینی، تهران، انتشارات خردمند.
  - چالمرز، آلن اف، 1385 <u>چیستی علم</u>، ترجمه سعید زیباکلام، تهران، سمت.
- چایلد،گردون،1352 انسان خود را می سازد، ترجمه احمد کریمی حکاک .محمـد هل اتانی، تهران، انتشارات جیبی.
- چایلد،گردون،1352 <u>تطور اجتماعی</u>، ترجمه احمدصبوری، تهران، انتشارات نیل.
- توسلی، غلامعباس، 1359 <u>فلسفه تاریخ از دیدگاه جامعه شناسی</u>، تهران انتشارات نور.
  - توسلی، غلامعباس1383 <u>نظریه های جامعه شناسی</u>، تهران، سمت.
- رید، 1363 <u>انسان درعصر توحش</u>، ترجمه محمود عنایت، تهران، انتشارات هاشمی.
- ریویر، کلود، 1379 <u>درآمدی بر انسان شناسی</u>، ترجمه ناصر فکـوهی، تهـران، نشر نی.
- روشه، گی، 1375 <u>مقدمه ای بر جامعـه شناسـی عمـومـی: سـازمـان اجتمـاعی</u>، تـرجمه هما زنجانـی زاده، سمت، تـهران.
  - دامپی یر، 1371 تاریخ علم، ترجمه عبدالحسین آذرنگ،تهران، سمت.
- دارك، كـن. ار، 1379 <u>مبانى نظرى باستانشناسى</u>، ترجمـهكاميار عبـدى. تـهران: مركز نشردانشگاهى.
- عبدی، کامیار، 1378 مروری بر تحول اندیشه باسـتان شناسـی در دهـه هـای اخیر، مجله باستان شناسی و تاریخ، صفحه 14-30.
  - فاگان، برایان، 1382 سر آغاز، ترجمه غلامعلی شاملو، تهران، سمت.
- فکوهی، ناصر، 1381 <u>تاریخ اندیشه و نظریه های انسان شناسی</u>، تهران ، نشر نی.
  - روح الاميني، محمود، 1357 <u>گرد شهر با چراغ</u>، كتاب زمان.
- روح الامینی، محمود، 1384 <u>زمینه فرهنگ شناسی</u>، تهران، چاپ هشتم، انتشارات عطار.
- ریتزر جورج، 1374، نظریه های جامعه شناسی در دوران معاصر، ترجمه محسین ثلاثی، تهران: انتشارات علمی.
  - سروش، عبدالكريم، 1359 <u>دانش و ارزش</u>، تهران، انتشارات باران.

کوزر، لوئیس، 1380 زندگی واندیشه بزرگان جامعه شناسی، ترجمه محسن ثلاثی، تهران ، انتشارات علمی. گاراژیان، عمران، 1382 نقدی بر کاربرد تئوری و مدل های مکان مرکزی در باستان شناسی و طرح یک روش با استفاده از قوم باستان شناسی، گزارش های باستان شناسی (2)، سازمان میراث فرهنگی و گردشگری، 173–178. گاربارینو مروین، 1377 نظریه های مردم شناسی، ترجمه عباس محمدی اصل، تهران، انتشارات آوای نور. عمل در باستانشناسی، تهران، سازمان میراث فرهنگی کشور. گیدنز، آنتونی، 1374 جامعه شناسی، ترجمه منوچهر صبوری، چ2.تهران : نشر نیی. لنسکی، گرهارد/جین لنسکی، 1369 سیر جوامع بشری، ترجمه ناصر دهقان، سازمان انتشارات و آموزش انقلاب اسلامی. سازمان انتشارات و آموزش انقلاب اسلامی. معصومی، غلامرضا، 1388 تاریخچه علم شناسی، انتشارات سمت. معصومی، غلامرضا، 1388 تاریخچه علم شناسی، انتشارات سمت.

Algaze, G; 1993, *The Uruk World System, The Dynamics of Expansion of Early Mesopotamian Civilization*. Chicago: University of Chicago Press.

Bender, B; 1995, Emergent Tribal Formations in the American Midcontinenet, <u>American Antiquity</u>, (50), 1: 52-62.

Chapman, J; 2000, *Social Archaeology, Archaeological Method & Theory: an Encyclopedia*, Linda Ellis (ed.) New York, Garland Publishing, INC.

Gosden, C; 1999, Anthropology and Archaeology: A Changing Relationship, London: Routledge.

Hodder, I; 1991, Postprocessual Archaeology and the Current Debate in <u>Processual and Postprocessual</u> <u>Archaeologies: Multiple Ways of Knowing the Past</u>, ed. by Robert Preucel pp. 30-41, Center for Archaeological Investigations, Occasional Paper No. 10, Carbondale.

Hodder, I and Hutson, S; 2003, Reading the Past, Cambridge University Press, Cambridge.

Falnnery; K. V; 1968, Archaeologicsl System Theory and Early MesoAmerica, in B. J. Meggers (ed), Anthropological Archaeology in America, Washington, DC: Anthropological Society of America, pp. 67-78

Jha, Makhan; 1995, An Introduction to Archaeological Thought, Vikas Publishing House PVT LTD

Johnson, M.; 1999, Archaeological Theory: An Introduction, Oxford: Blackwell.

Klejn, L. S; 1970, Archaeology in Britain: A Marxist View, Antiquity, Vol 44.

Kohl, P. L; 1998, Nationalism and Archaeology: on the Reconstructions of Nationsand the Reconstructions of the Remote Past, *Annual Review Anthropology*, Vol 27.

دشتستان.

Leone, M. 1998, Symbolic, Structural & Critical Archaeology, <u>Reader in Archaeological Theory: post-processual and Cognitive Approaches</u>, David. S. Whitley (ed.) London, Routledge.

McGuire, R. H; 1992, *A Marxist Archaeology*, Sandiego, Academic Press.

Miller, M. 1956, *Archaeology in the U. S. S. R*, New York, Frederick A. Praeger.

Preucel, R. W; 1995, The Post Processual Condition, Journal of Archaeological Research 3(2):147-175.

Redman, C. L; 1999, The Development of Archaeological Theory, Explaining the Past, in Graeme Barker (ed.), *Companion Encyclopedia of Archaeology Rutledge*, 48-80.

Renfrew, C and Bahn, Paul; 1991, Archaeology: Theories, Methods and Practice, London: Thame & Hudson.

Saitta, D.J; 1994, Agency, Class and Archaeological Interpretation, *Journal of Anthropological Archaeology*, Vol.13, No.3.

Shaw, I and Robert Jameson (ed.); 2002, Marxist Archaeology, <u>A Dictionary of Archaeology</u>, London, Blackwell.

Shenan, J. S; 1999, The Development of Rank Societies, *Companion Encyclopedia of Archaeology*. Graeme Barker (ed.) London: Routledge.

Spriggs, M (ed.), 1984, Marxist Perspective in Archaeology, Cambridge University Press.

Steward, J; 1955, *Theory of Culture Change: The Methodology of Multilinear Evolution. Urbana*, University of Illinois Press.

Thompson, M. W; 1965, *Marxism and Culture*, Antiquity, Vol. 39.

Tilley, C; 1982, Social Formation, Social Structure & Social Change, <u>Symbolic & Structural Archaeology</u>, Ian Hodder (ed.) Cambridge University Press.

Tilley, C; 2000, *Marxist Archaeology, Archaeological Method & Theory: An Encyclopedia*, Linda Ellis (ed.) New York, Garland Publishing.

Trigger, B; 1989, A History of Archaeological Thought, Cambridge University Press.

Tusi, M; 1984, The Notion of Craft Specialization & its Representation in the Archaeological Record of Early State in the Turanian Basin, *Marxist Perspective in Archaeology*, Matthew Spriggs (ed.) Cambridge University Press.

Whitley, D. S; 1998, New Approaches to old problems: Archaeology in Search of an Ever Elusive past, *Reader* in *Archaeological Theory: pos-Processual & Cognitive Approaches*, David. S. Whitley (ed.) London: Routledge.

Wallerstien, J; 1974, *The Modern World System*, Vol.1 New York, Academic.

White, L. A; 1949, *The Science of Culture: A study of man and civilization*. Farrar, Straus and Giroux.

White, L. A; 1959, *The Evulotion of Culture*, New Yourk, McGaw-Hill.

White, L. A; 1975, *The Concept of Cultural Systems*, New York, Columbia University Press.

Willey, G. R; Bullard, V. R, Glass, J, S and Gifffordm J. C, 1965, <u>Prehistoric Maya Settlements in the Belize Valley</u>. Peabody Museum Press 54, Cambridge, Mass, Peabody Museum

Zagarell, A; 1982, *The Prehistory of the North east Baktiyari Mountains, Iran*, Beihefte zum Tubingen Atlas des vorden Orient 42.